

Sri Matriniketan Ashram Sri Aurobindo Centre [ The Mother's International Centre Trust ]

### OM NAMO BHAGAVATEH SRI MIRARABINDAYA



The Supreme reveals in the Gita that He manifests again and again on the earth, not only for the restoration of Good by destruction of Evil but for His Divine Birth of transformation of Nature and Soul through His Divine Action, Janma Karma Chamedivyam.



S.A. Maa Krishna Founder of Sri Matriniketan Ashram

# 



ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦ ପାଠଚ଼କ୍ର (ରୌପ୍ୟକୟନ୍ତୀ ଅବସରରେ) ସ୍କାରଣିକ୍ରା

ଶ୍ରୀ ମାତୃନିକେତନ ଆଶ୍ରମ

ଗ୍ରା: ରାମଚନ୍ଦ୍ରପୁର, ପୋ: କୁକୁଡ଼ାଖଣ୍ଡି ଜିଲ୍ଲା-ଗଞ୍ଜମ (ଓଡ଼ିଶା), ପିନ୍: ୭୬୧୧୦୦ ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦ ପାଠଚ୍କୁ (ରୌପ୍ୟକୟନ୍ତୀ ଅବସରରେ) ସ୍ମରଣିକା

ଅରୋଜ୍ଞାନ

**AUROJNANA** 

Report of the second

(For private circulation only)

ପ୍ରକାଶକ

S.A. Maa Krishna

( Founder, The Mother's International Centre Trust )

Sri Matriniketan Ashram

Ramachandrapur, PO: Kukudakhandi, Dist.: Ganjam, Odisha

PIN: 761 100



ପ୍ରକାଶନ କାଳ

ଶିକ୍ଷା ବର୍ଷ ୨୦୧୫-୧୬



Published & Edited by

S.A. Maa Krishna

( Managing Trustee, The Mother's International Centre Trust )

Sri Matriniketan Ashram

Printed at Lipimaya Offset, Berhampur



### ଫେବୃୟାରୀ ୨୧, ୧୯୧୪

ପ୍ରତ୍ୟେକ ଦିନ, ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ମୁହୂର୍ତ୍ତ ହେଉ ଏକ ନୂତନ ଓ ପୂର୍ତ୍ତତର ଉହ୍ସର୍ଗ ପାଇଁ ସୁଯୋଗ । ସେ ଉହ୍ସର୍ଗ ଯେପରି ନ ହୁଏ ଉତ୍ତେକନାମୟ, ଚାଞ୍ଚଲ୍ୟପୂର୍ତ୍ତ, ତାହା ଯେପରି ନ ହୁଏ ଅତ୍ୟୁଗ୍ର, କର୍ମମୋହରେ ଅଭିଭୂତ । ବରଂ ତା' ହୋଇଉଠୁ ଗଭୀର ଓ ନୀରବ ଯାହାର ବାହ୍ୟପ୍ରକାଶ ଅନାବଶ୍ୟକ, କିନ୍ତୁ ତାହା ପ୍ରବେଶ କରୁ ପ୍ରତ୍ୟେକ କାର୍ଯ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ଏବଂ ସେ ସବୁକୁ ରୂପାନ୍ତରୀତ କରୁ । ଆମର ମନ ଏକାନ୍ତ ହୋଇ ତୋ ମଧ୍ୟରେ ସର୍ବଦା ଲିପ୍ତ ରହୁ ଏବଂ ସେହି ବିଶୁଦ୍ଧ ଶିଖରରୁ ସେ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ କରୁ ବାହ୍ୟବତାର ଯଥାର୍ଥ ରୂପ, ସେ ଦେଖୁ ତ୍ଞଳ ନଶ୍ୱର ବାହ୍ୟରୂପର ପଣ୍ଟାତ୍ରେ କିପରି ରହିଛି ଅଦ୍ୱିତୀୟ ଶାଶ୍ୱତ ସଦ୍ବୟ୍ତ ।

ହେ ଭଗବାନ, ମୋର ହୃଦୟ ସମୟ ବେଦନା ଓ ବିକ୍ଷୋଭରୁ ମୁକ୍ତ, ଶାନ୍ତ ଓ ଦୃଢ଼, ପ୍ରତ୍ୟେକ ବୟୁରେ ତୋତେହିଁ ଦେଖେ । ବାହ୍ୟକର୍ମ ଯାହା ହେଉନା କାହିଁକି, ଭବିଷ୍ୟତ ତା'ର ଗର୍ଭରେ ଆମ ପାଇଁ ଯେଉଁ ପରିସ୍ଥିତି ବି ରଖିଥାଉ ନା କାହିଁକି, ମୁଁ ଜାଣେ ଏକମାତ୍ର ତୁ ହିଁ ବିଦ୍ୟମାନ, ତୋର ସନାତନ ନିତ୍ୟତା ନେଇ ତୁ ହିଁ ଏକମାତ୍ର ସତ୍ୟ, ଏବଂ ତୋ ମଧ୍ୟରେ ଆୟେମାନେ ରହିଛ୍କ ।

ସମୟ ପୃଥିବୀ ଉପରେ ତୋର ଶାନ୍ତି ବିରାଜିତ ହେଉ ।

– ଶ୍ରୀମା

[ଧାନ ଓ ପ୍ରାର୍ଥନା ]



### Om Namo Bhagavateh

"The first word (Om) represents: the supreme invocation the invocation to the Supreme.

The second word (Namo) represents: total self-giving; perfect surrender.

The third word (Bhagavateh) represents: the aspiration, what the manifestation must become-Divine."

The Mother





Sri Prasad Tripathy (Babuli Bhai) Secretary, New Life Education Trust

#### MESSAGE

I am extremely happy to know that Aurojnana is going to be published to mark 12<sup>th</sup> year of completion of Sri Matriniketan Ashram and 25<sup>th</sup> year of completion of its Sri Aurobindo Study Circle. This is undoubtedly a noble venture in participating with the Great mission of Lord Sri Aurobindo and The Divine Mother.

It is well understood that the present time is very difficult and no law, no rule, no moral, no religion can save the World except an inner Strength, inner Light guided by the Supreme Spiritual Power which is there within everybody. Our mission is to find It from within and march ahead in search of Truth.

I am sure Aurojnana is aware of its responsibility and doing its level best to reach the goal.

I pray near The Sweet Mother for Her Love, Grace, Blessings and Protection for Aurojnana.

**OM TAT SAT** 

### **១**៩១៣១៧១

### ଓଁ ନମୋ ଭଗବତେ

ହେ ମୋର ପ୍ରିୟ ମଧୁମୟ ପ୍ରଭୁ !

ଆମର ହୃଦ୍ୟ ସର୍ବଦା ତୁମ ସମ୍ମୁଖରେ ଅବନତ, ପ୍ରସାରିତ ଏବଂ ପ୍ରାର୍ଥନାରତ... । ତୁମର ଦିବ୍ୟପ୍ରମ ଆମର ସମ୍ଭ ସଭାକୁ ଏପରି ଆଛାଦିତ କରି ରଖିଛି ଯେ, ତାହା ଭାଷା ମାଧ୍ୟମରେ ପ୍ରକାଶ କରିବା ବର୍ଣ୍ଣନାତୀତ... । ତୁମର ପରମଜ୍ଞାନ ଏପରି ଭାବରେ ସବୁ ସମୟରେ ସମ୍ଭ ଚେତନାକୁ ପରିପ୍ଲାବିତ, ପ୍ରଜ୍ଧଳିତ କରୁଛି ଯେ, ତା' ଭିତରୁ ମୁକୁଳି ବାହାରିବା ସାଧାତୀତ... । ହେ ପ୍ରଭୁ ! କେବଳ ତୁମକୁ ଧାରଣ କରି ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେବା ଅପେକ୍ଷା ଶୂନ୍ୟ ହୋଇଯିବାରେ ଯେଉଁ ଦିବ୍ୟ ଆନନ୍ଦ, ତାହା କେବଳ ତୁମର ପୂର୍ଣ୍ଣ ଉପସ୍ଥିତିର ପରିଚ୍ୟ... । ସକଳ ଶୂନ୍ୟତା ଭିତରେ କେବଳ ତୁମର ପରମ ଅସ୍ଥିତ୍ୱର ଐଶୁର୍ଯ୍ୟ ଏହି ବ୍ୟକ୍ତ ସୃଷ୍ଟିରେ ନିତ୍ୟ ବିରାଜମାନ ଏବଂ ତାହାକୁ ସର୍ବବ୍ୟୁରେ, ସର୍ବସ୍ଥାନରେ ଏବଂ ସକଳ ସ୍ତାରେ ଯେପରି ଆମେ ଦର୍ଶନ କରିପାରୁ..., ତୁମର ଉପସ୍ଥିତିକୁ ଅନୁଭବ କରିପାରୁ ଏବଂ ସର୍ବତୋଭାବରେ ତୁମକୁ ସମ୍ଭ ଭାବରେ ଧାରଣ କରିପାରୁ... । ଏତିକି ଏହି ଦିବ୍ୟ ପରିବାରର ପ୍ରାର୍ଥନା ତୁମ ପହାରବିଦରେ... ।

ହେ ମୋର ପ୍ରିୟତମ ପ୍ରଭୁ !

ବର୍ଷ ପରେ ବର୍ଷ ୨୫ଟି ବସନ୍ତ ଏଇ ଭିତରେ ଏକ ଦୀର୍ଘ ନୀରବତା ମଧ୍ୟରେ ଅତିବାହିତ ହୋଇଯାଇଛି ଏବଂ ତୁମକୁ ଜାଣିବା ପାଇଁ, ତୁମକୁ ପ୍ରକାଶ କରିବା ପାଇଁ ସକଳ ବାହ୍ୟ ଚ଼େଞ୍ଜା ବିଫଳ ହୋଇଛି । କାରଣ ଯିଏ ସ୍ୱୟଂ ପ୍ରକାଶିତ, ତାହାଙ୍କୁ ପୁଣି ପ୍ରକାଶ କରିବା ପାଇଁ ସାଧ କା'ର ? ଏକ ତପସ୍ୟାର ପ୍ରୟାସ ବ୍ୟତୀତ ଆଉ କିଛି ନୁହେଁ । ତୁମର ପ୍ରକାଶ କେବଳ ସ୍ୱୟଂ ତ୍ରମେ ... ।

"Alone he moved watched by the infinity
Around him and the Unknowable above.
All could be seen that shuns the mortal eye,
All could be known the mind has never grasped;
All could be done no mortal will can dare.
A limitless movement filled a limitless peace."

- Savitri - P-95

ହେ ପ୍ରଭୁ !

ତୁମର ଅତିତ୍ୟ ମହିମାରେ ମହିମାମଞିତ ହେଉ ତୁମର ଏହି ''ଅରୋଜ୍ଞାନ''… । ତୁମର ପରମ ପ୍ରେମ ଓ କରୁଣା ତୁମର ଏହି ଦିବ୍ୟକେନ୍ଦ୍ରକୁ ପରିପ୍ଲାବିତ କରି ଅଧିକରୁ ଅଧିକ ତୁମର ପରମ ଅଞିତ୍ୱକୁ ପ୍ରକାଶ କରୁ, ତୁମର ପରମଜ୍ଞାନ ସକଳଙ୍କ ହୃଦ୍ୟରେ ପ୍ରଜ୍ୱଳିତ ହେଉ ଏବଂ ତୁମର ପରମ ସତ୍ୟତ୍ତେତନା ଓ ଶାନ୍ତି ସମସ୍ତ ଆତ୍ମା ସକଳଙ୍କ ଉପରେ ପୂର୍ଣ୍ଣଭାବରେ ରାକତ୍ୱ କରୁ… ।

ହେ ପରମପ୍ରଭୁ ! ମଧୁମୟୀ ଦିବ୍ୟକନନୀ !

ଗଭୀର ନୀରବତା ଭିତରେ ଏହି ''ଅରୋଜ୍ଞାନ'' ପ୍ରକାଶିତ ହେବା ନିମନ୍ତେ ଏବେ ଅପେକ୍ଷାରତ... ଏବଂ ସର୍ବାଙ୍ଗ ଭାବରେ ପ୍ରସ୍ତୁତ... । ବିନା କୋଳାହଳ ମଧ୍ୟରେ ଏକ ଦିବ୍ୟକାର୍ଯ୍ୟ ସଂଘଟିତ ହୋଇଉଠେ... । ବର୍ତ୍ତମାନ ଏହି ଦେବମୁହୂର୍ତ୍ତ କେବଳ ''ତୁମକୁ'' ପ୍ରତୀକ୍ଷା କରି ରହିଛି । ''ତୁମେ'' ଯେ ସ୍ୱୟଂ ଏଠାରେ ବିରାଜମାନ ଏବଂ 'ତୁମେ' ହିଁ ଅନନ୍ତ, ଶାଶ୍ୱତ ଏବଂ ଚିର ପ୍ରକାଶିତ... । ତୁମରି କରୁଣାରେ ଜନ୍ମଲାଭ କରିବ ଏକ ଦେବଶିଶୁ ରୂପେ ଏହି ''ଅରୋଜ୍ଞାନ''... । ପରିଶେଷରେ ଏହାକୁ ତୁମ ନିକଟରେ ଆତ୍ମାର ନୈବେଦ୍ୟ ରୂପେ କରୁଛୁ ଅର୍ପଣ... ।

ହେ ପ୍ରଭୁ ! ଗ୍ରହଣ କର ଆମ ହୃଦ୍ୟର ଅନନ୍ତ ପ୍ରେମ ଓ ପ୍ରଣାମ । ''ଓଁ ତତ୍ ସତ୍''

> ପୁଭୂଚରଣାଶିତା ମା' କୁୀଷା ଶୁୀ ମାତ୍ନିକେତନ ଆଶୁମ

\_\_'ସେ ସବୁଠି ଅଛନ୍ତି । ସେ ସବୁଠି କ୍ରିୟା କରୁଛନ୍ତି ଏବଂ ସେ ଅଚେତନା ଭିତରେ ଆଣିଦିଅନ୍ତି ଚେତନା । ତୁମେ ଯେତେବେଳେ ଏକ ଅନ୍ଧକାର କୋଠରୀରେ ଆଲୋକ ବର୍ତ୍ତିକାଟିଏ କଳାଅ, ବିଦ୍ୟୁତ୍ ସଂଯୋଗଟିକୁ ଟିପି କଳାଇ ଦେବା ସଂଗେ ସଂଗେ ହିଁ ସେହି କୋଠରୀରେ ଆଉ ଅନ୍ଧକାର ରୁହେ ନାହିଁ । ଯେଉଁ ମୁହୂର୍ଦ୍ତରେ ତୁମେ ଚେତନାକୁ ପ୍ରବେଶ କରାଅ, ଆଉ ଅଚେତନା ରହେ ନାହିଁ । ସେ ତାହାହିଁ କରନ୍ତି । ସେ ଯେଉଁଠି ଦେଖନ୍ତି ଅଚେତନା, ତହିଁ ଭିତରେ ପ୍ରବେଶ କରିବାକୁ ସେ ସଚେଷ୍ଟ ହୁଅନ୍ତି ।'' \_\_\_ ଶ୍ରୀମା

# ସୂଚ଼ୀପତ୍ର

| କ୍ର.ନଂ | ବିଷୟ                                        | ସ୍ତଷ୍ଟା               | ପୃଷ୍ଠା     |
|--------|---------------------------------------------|-----------------------|------------|
|        | ୍ର ପ୍ରବ                                     | <b>୪ ବିଭାଗ</b> 🎾      |            |
| 9.     | ଧ୍ୟାନ ଓ ପ୍ରାର୍ଥନା                           | ଶ୍ରୀମା                | ୧୩         |
| 9.     | ଦୁଃସାହସିକ ଅଭିଯାନ                            | ଶ୍ରୀମା                | 68         |
| ៕.     | ଶିକ୍ଷା - ଧାର୍ମିକ ଓ ଆଧାତ୍ୟିକ                 | ଶ୍ରୀମା                | 68         |
| ٧.     | ନିଜକୁ ଖୋଲିଧର – ବିନମ୍ର ହୁଅ                   | ଶ୍ରୀମା                | 89         |
| 8.     | ସଂଯମ ଓ ଶୃଙ୍ଖିଳା                             | ନଳିନୀକାନ୍ତ ଗୁପ୍ତ      | ୧୬         |
| ૭.     | ବାଳିକାମାନଙ୍କର ଦୈନିକ କର୍ମ                    | ଶ୍ରୀ ରାମକୃଷ୍ଣ ଦାସ     | 97         |
| ඉ.     | ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦ ପୂର୍ଣ୍ଣାଙ୍ଗ ଶିକ୍ଷାକେନ୍ଦ୍ରରୁ    | ମା' କ୍ରୀଷାଙ୍କ ଲେଖନୀରୁ | 99         |
| Γ.     | ଦିବ୍ୟ ଜୀବନ ସୟବ, ଏହା ଆମ ପାଇଁ                 | ଯୋଗନ କୁମାର            | 9 0        |
| С.     | ସ୍ୱାସ୍ଥ୍ୟ ଓ ଯୋଗ ଉପରେ ଶ୍ରୀଅରବିନ୍ଦଙ୍କର        | ଡାକ୍ତର ନନ୍ଦକିଶୋର      | ୩୨         |
| 90.    | ମାନବ ଜୀବନରେ ପୂର୍ଣ୍ଣାଙ୍ଗ ଯୋଗର                | ଗୀତାଞ୍ଜଳି ପାଢ଼ୀ       | ୩୫         |
| 99.    | ଅଧ୍ୟୟନ ହିଁ ତପସ୍ୟା                           | ଦେବାଶିଷ ପଟ୍ଟନାୟକ      | ୩୭         |
| 69.    | ସଚ୍ଚୋଟ ବାଳକ                                 | ପି. ଆଶିଷ କୁମାର        | <b>୩</b> ୮ |
| ୧୩.    | ଶ୍ରୀମା ଓ ଶ୍ରୀଅରବିନ୍ଦଙ୍କର ପୂର୍ଣ୍ଣାଙ୍ଗ ଶିକ୍ଷା | ରିନ୍ନୁ ଦେବୀ           | 8C         |
| ę۲.    | ମାତୃକୃପା କେବଳ                               | କେ. ଶୁଭଲକ୍ଷ୍ମୀ        | 86         |
| 68.    | ମୋ ବିଦ୍ୟାଳୟ ଜୀବନର ଦିବ୍ୟ ଅନୁଭୂତି             | ସଂଗ୍ରାମ ପଟ୍ଟନାୟକ      | ४१         |
| ୧୬.    | ସାଧନା ବଳେ ସର୍ବସିଦ୍ଧି                        | ଏମ୍. ରେଣୁକା           | 88         |
| ୧୭.    | ଶ୍ରମର ସାର୍ଥକତା                              | ରୂପାଲି ଗୌଡ଼           | <b>४</b> ୭ |
| ęΓ.    | ଶାକାହାରୀ                                    | ଜି. ଗୁଣମଣି            | ΧL         |
| 66.    | ସକଳ ସମସ୍ୟାର ସମାଧାନ                          | ପି. ରାମନିରଞ୍ଜନ        | 80         |
| 90.    | ସାହସୀ ବାଳକ                                  | ବି. ସୁନୀଲ କୁମାର       | 8C         |
| 99.    | କୁନି କୁନି ଓଠରୁ                              | କ୍ଳାସ୍ କେ.ଜି          | 89         |
|        |                                             |                       |            |

**-** 60 **-**

| କ୍ର.ନଂ      | ବିଷୟ                       | ସୃଷ୍ଟ।                   | ପୃଷ୍ଠା     |
|-------------|----------------------------|--------------------------|------------|
| 99.         | କୁନି ଓଠର ଆଭାସ              | କ୍ଲାସ୍ ନର୍ସରୀ            | 89         |
| ୨୩.         | ପରମଙ୍କୁ ପତ୍ର               | ମା' କ୍ରୀଷାଙ୍କ ଲେଖନୀରୁ    | %┌         |
| 98.         | ଧନ୍ୟ ପଞ୍ଚିଚ୍ଚେରୀ           | କେ. ରାହୁଲ କୁମାର          | <b>୬</b> ୧ |
| 98.         | ପ୍ରାର୍ଥନା - ଏକ ଦିବ୍ୟକର୍ମୀର | ରାକେଶ କୁମାର ବେହେରା       | <u>୬</u> ୧ |
| 9૭.         | ମାଆ                        | ଶୁଭ୍ରକିତ୍ ପଟ୍ଟନାୟକ       | ୬୧         |
| 99.         | ହେନା ଫୁଲ                   | ସଞ୍ଜୟ ବେହେରା             | 99         |
| 9Г.         | ମା' ରୂପାତ୍ତର କର ମୋତେ       | କି. ହରିଷ୍ଟଦ୍ର            | 99         |
| 90.         | ମୋ ଦେଶ                     | ସଂଜୟ କୁମାର ବେହେରା        | 99         |
| ୩୦.         | ସେନେହମୟୀ ମା'               | ଏମ୍ ନରେଶ କୁମାର           | ୬୩         |
| ୩୧.         | ଅନ୍ତରର ପ୍ରାର୍ଥନା           | ସଂଗ୍ରାମ ପଟ୍ଟନାୟକ         | ୬୩         |
| ୩୨.         | ନେଲି ତୋ ଚ୍ରଣେ ଶରଣ          | ଇ. ପ୍ରତିମା               | ୬୪         |
| ୩୩.         | ମୋ ପ୍ରିୟ କପୋତ              | କେ. ରାହୁଲ କୁମାର          | ୬୪         |
| ୩୪.         | ମମତାମୟୀ ମା'                | ଏମ୍. ସନ୍ତୋଷ କୁମାର        | 98         |
| ୩୫.         | ଭକ୍ତିଉସ୍                   | ଟି. ବର୍ଷାରାଣୀ ପାତ୍ର      | 98         |
| ୩୬.         | ମୋ ମାଆଙ୍କ ସେନେହ            | ଏମ୍. ସତୋଷ କୁମାର (ସମର୍ପଣ) | ೨೨         |
| ୩୭.         | ଅଭୀସ୍ଥା                    | ଇ. ପ୍ରତିମା               | ೨೨         |
| ୩୮.         | ଦିବ୍ୟାଭାସ                  | ଜି. ହରିଶ୍ୱଦ୍ର            | ೨೨         |
| ୩୯.         | ଦୁଃସାହସୀ                   | ଅପୂର୍ବ ବେହେରା            | ୬୭         |
| ۲O.         | ଆମ ମାଆ                     | ଶୁଭ୍ରକିତ୍ ପଟ୍ଟନାୟକ       | ୬୭         |
| 86.         | ତୁମ ଆଦେଶର ଅପେକ୍ଷାରେ        | ରାକେଶ କୁମାର ବେହେରା       | ୬୭         |
| 89.         | ମାଆ                        | ଏ. ସୋନିରାଣୀ              | ೨୮         |
| ୪୩.         | ଚ଼େଷ୍ଟା କରିବା              | ସୁନୀତା ସାହୁ              | ୬୯         |
| ٧٧.         | ମୋ ମାଆ                     | ଈପ୍ସିତା ମହାତ୍ତି          | ୬୯         |
| 88.         | ମା' ନାମ                    | ଏ. ସାଗର                  | ୬୯         |
| <b>४</b> ୬. | ଫେରନ୍ତା କି ପିଲାଦିନ !       | ଏନ୍. ଭଗବାନ               | ୭୦         |
| ୪୭.         | ଆମର ମିତ                    | ଗୋପାଲକ୍ରୀଷ୍ଠା ପୋଦଲ       | 90         |
| <b>૪</b> Γ. | ଝରଣା                       | କେ. ଶୁଭଶ୍ରୀ              | ୭୧         |

### ଅରୋଜ୍ଞାନ

| କ୍ର.ନଂ | ି ବିଷୟ               | ସୁଷ୍ଟା           | ପୃଷ୍ଠା |
|--------|----------------------|------------------|--------|
| ୪¢.    | ପବିତ୍ର କର ମୋ ମନ      | କେ. ଶୁଭଶ୍ରୀ      | 96     |
| 80.    | ପ୍ରାର୍ଥନା ଏକ ଶିଶୁର   | ଇ. ଧନୁର୍ଜୟ       | ୭୧     |
| 86.    | ଗଛ ଆମ ଉପକାରୀ         | ଆଲିସାରାଣୀ ବେହେରା | 99     |
| 89.    | ଗଛ                   | ଆଦର୍ଶ ପଟ୍ଟନାୟକ   | 9 9    |
| ୫୩.    | ଧୁବ ସତ୍ୟ             | ଆଲୋକ ସେଠୀ        | 9 9    |
| 88.    | ମୋର ଲକ୍ଷ୍ୟ           | ଡି. ସୌରଭ         | ୭୩     |
| 88.    | ଗଛ କାଟ ନାହିଁ         | ପି. ପ୍ରଦୀପ କୁମାର | ୭୩     |
| 8૭.    | ସତ୍ୟ                 | ଜି. ଗୁଣମଣି       | ୭୪     |
| ୫୭.    | ଗଛର ମହତ୍ତ୍ୱ          | ଜି. ତରୁଣ         | ୭୪     |
| %Г.    | ମାତୃକୃପା             | ଆଦିତ୍ୟରାଜ୍ ପାଢ଼ୀ | ୭୪     |
| 80.    | ଦିବ୍ୟପଥର ପଥିକ        | କି. ସୁଦର୍ଶନ      | 98     |
| ૭૦.    | ସତ୍ୟ                 | ପ୍ରସାଦ କୁମାର ଦାସ | 98     |
| ૭୧.    | ମୁଁ କୋଇଲୀଟିଏ ହେବି    | ରୂପାଲି ସାହୁ      | 98     |
| ୬୨.    | ଫୁଲର ମହକ             | ଡି. ସୌରଭ         | ୭୬     |
| ୬୩.    | ହେବୁ ଯୋଗ୍ୟ ସନ୍ତାନ    | ଏମ୍. ଗାୟତ୍ରୀ     | ୭୬     |
| ୬୪.    | ମା' ମୁଁ ତୁମକୁ ଭଲ ପାଏ | ପ୍ରସାଦ କୁମାର ଦାସ | ୭୬     |
| ୬୫.    | ଶୀତ ଆସିବ             | ଏନ୍. ବୌଦ୍ଧାନନ୍ଦ  | ୭୭     |
| ೨೨.    | ମା'ର ମମତା            | ସ୍ୱାଧୀନ ପଟ୍ଟନାୟକ | ୭୭     |
| ୬୭.    | ପକ୍ଷୀ ଓ ପିଖୁଡ଼ି      | ଏନ୍. ମନୋଜ        | ୭୮     |
| ୬୮.    | ଫୁଲ                  | କେ. କିରଣ         | ୭୮     |
| ୬୯.    | ମୋ ବଗିଚା             | ଅଂଶୁମାନ ଷଡ଼ଙ୍ଗୀ  | ୭୮     |
| ୭୦.    | ମୟୂର                 | ଓମ୍ ବେଦ ପ୍ରକାଶ   | ୭୯     |
| ୭୧.    | କୁଳୁକୁଳୁ ଝରଣା        | କେ. କିରଣ         | ୭୯     |
| ୭୨.    | ମୁଁ ଶୁଆ କହୁଛି        | କେ. ରଶ୍ମି        | ГО     |
| ୭୩.    | ଆସିଲା ଶୀତ            | ଓମ୍ ବେଦ ପ୍ରକାଶ   | ГО     |



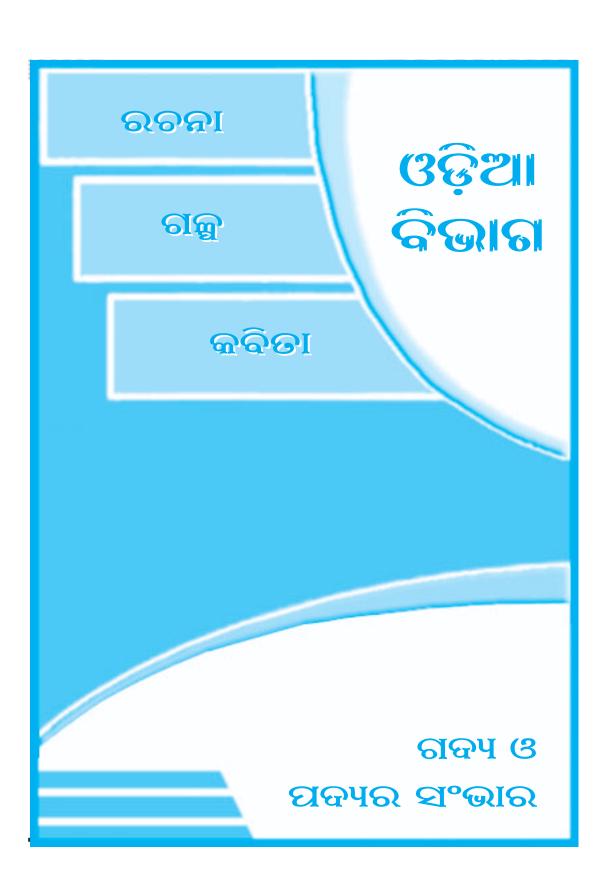
| କ୍ର.ନଂ      | ବିଷୟ                          | ସୁଷ୍ଟା              | ପୃଷ୍ଠା |  |
|-------------|-------------------------------|---------------------|--------|--|
|             | English Section               |                     |        |  |
| ୭୪.         | Discover of our True Self     | The Mother          | L 6    |  |
| 98.         | Divine Justice                | The Mother          | Г9     |  |
| ୭୬.         | The Great Adventure           | The Mother          | Г9     |  |
| ୭୭.         | Divine Judgement              | The Mother          | Г٩     |  |
| ୭୮.         | Message from The Mother       | The Mother          | г୩     |  |
| ୭୯.         | Who is the Integral Godhead?  | S. A. Maa Krishna   | ГХ     |  |
| ΓО.         | The Divine Work and Supermind | S. A. Maa Krishna   | ГЭ     |  |
| Гθ.         | The Quest for Eternity        | Satyakam            | ۲p     |  |
| Г9.         | God's Labour                  | Sri Aurobindo       | 99     |  |
| ୮୩.         | The Leader of Men             | S. A. Maa Krishna   | 900    |  |
| Γ૪.         | Egolessness                   | Debasish Pattanayak | ୧୦୬    |  |
| Г8.         | My School                     | Debasish Pattanayak | ୧୦୭    |  |
| Γ೨.         | Equality in life              | Sangram Patnaik     | 905    |  |
| ୮୭.         | My Pet Love                   | K. Rahul Kumar      | 90Г    |  |
| ГГ.         | A Prayer to The Mother        | G. Harischandra     | 909    |  |
| Γ¢.         | God Almighty                  | M. Jubaraj          | 909    |  |
| CO.         | Diwali                        | Gopalkrishna Podal  | 909    |  |
| 06.         | My love for the Divine        | Apurba Behera       | 099    |  |
| C9.         | O Mother!                     | M. Santosh Kumar    | 099    |  |
| ୯୩.         | Three Beautiful Flowers       | Rakesh Kumar Behera | 099    |  |
| ۲¥.         | The beautiful creation of God | D. Suprava          | 099    |  |
| ¢8.         | The Joy of Service            | Sunita Sahu         | 9 9 9  |  |
| <b>୯୬</b> . | Flower! Flower!               | K. Subhashree       | 9 9 9  |  |
| ୯୭.         | Our School                    | B. Parameswar       | 9 9 9  |  |
| ۲۲.         | A Golden Opportunity          | A. Soni Rani        | 6 6 9  |  |
| CC.         | By The Divine Grace           | Epilli Pratima      | ୧୧୩    |  |
| 900.        | Come for the Divine Work      | The Mother          | 668    |  |

| କ୍ର.ନଂ.      | ବିଷୟ              | ସ୍ତଷ୍ଟା            | ପୃଷ୍ଠା |
|--------------|-------------------|--------------------|--------|
|              |                   | 🛰 ସଂସ୍କୃତ ବିଭାଗଃ 🕬 |        |
| ୧୦୧. ଧର୍ମୋ   | ରକ୍ଷତି ଧାର୍ମିକମ୍  | ଗୀତାଞ୍ଜଳି ପାଢ଼ୀ    | 899    |
| ୧୦୨. ଅସ୍ମାକଂ | ' ଜୀବନସ୍ୟ ଲକ୍ଷ୍ୟଂ | ଇ. ପ୍ରତିମା         | 669    |
| ୧୦୩. ଗୁରୁଭ୍  | <u> </u>          | ଇ. ଲକ୍ଷ୍ମୀନାରାୟଣ   | ୧୧୭    |
| ୧୦୪. ପରିବେ   | ଶୋହି ଜୀବନମ୍       | ପି. ବଳରାମ          | 199    |
| ୧୦୫. ଶୃଙ୍ଖଳା |                   | ଇ. ସୁକିତ୍ କୁମାର    | 999    |
| ୧୦୬. ଅସ୍ମାକଂ | ' ବିଦ୍ୟାଳୟଃ       | ଜି. ସତ୍ୟନାରାୟଣ     | 690    |
| ୧୦୭. ବିଦ୍ୟା  | ଦଦାତି ବିନୟମ୍      | ଆଦିତ୍ୟ ରାକ୍ ପାଢ଼ୀ  | 696    |
| ୧୦୮. ସ୍ୱଭାବଃ | ଓ ପରମୋ ଗୁଣଃ       | ଗୀତାଞ୍ଜଳି ପାଢ଼ୀ    | 699    |

### ଶିଶୁ ଭଳି ଭରସା ରଖ

#### – ଶୀମା

''ମୋର ଯାହା ଆବଶ୍ୟକ, ତାହା ମୋତେ ଦିଆଯିବ; ମୁଁ ଯଦି ପ୍ରାର୍ଥନା କରେ, ମୋତେ ଉତ୍ତର ମିଳିବ; ଯଦି ମୁଁ କିଛି ଆପଦ ବିପଦରେ ପଡ଼ି ସାହାଯ୍ୟ ପାର୍ଥନା କରେ, ତେବେ ମୋ ପାଇଁ ସେହି ସାହାଯ୍ୟ ଆସିବ- କେବଳ ଆସିବ ନାହିଁ, ତାହା ମଧ୍ୟ ମୋର ସବ୍କିଛିକ୍ ପରିଚାଳିତ କରିବ ।'' ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଉପରେ ଯଦି ତୁମର ଏଇଭଳି ଭରସା ରହେ, ଆଉ ତୁମର ଏଇ ଭରସା ଯଦି ସୃତଃୟୁର୍ତ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ସରଳ ହୋଇଥାଏ, ଆଉ ତୃମ ମନରେ ଯଦି କିଛି ସନ୍ଦେହ ନଥାଏ, ତାହାହେଲେ ସବ୍କିଛି ଅପେକ୍ଷା ଏହି ଈଶ୍ୱର- ଭରସା ହିଁ ବେଶୀ କାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାଏ ଏବଂ ତା'ର ଫଳ ମଧ୍ୟ ଚ୍ମକାର ହୋଇଥାଏ । କେବଳ ମନର ସନ୍ଦେହ ଓ ପରସ୍କର ବିରୋଧୀ ଭାବନା ହିଁ ସବୁ କଥାକୁ ନଷ୍ଟ କରିଦିଏ । ଯଦି କେହି ଆପଦ ସଂକଟ ଭିତରେ ଥାଇ ଏହିପରି ଧାରଣା କରୁଥାଏ - ''ଓଃ! ଏହା ଅସୟବ । ମୁଁ କୌଣସି ପ୍କାରେ ଏଥିରୁ ନିଷ୍କୃତି ପାଇପାରିବି ନାହିଁ । ଯଦି ମୋର ଏହି ଦ୍ରବ୍ୟା ବଢ଼ି ବଢ଼ି ଯାଏ, ମୁଁ ଚାହ୍ନଥିବା ଏହି ଦ୍ରବ୍ୟା ଯଦି ଦିନକୁ ଦିନ ଆହୁରି ଖରାପରୁ ଖରାପ ଆଡ଼କୁ ଗତି କରେ, ଯଦି ଦୁର୍ଭାଗ୍ୟ ମୋତେ ଏମିତି ତଳକୁ ତଳକୁ ଖସାଇ ନିଏ, ଯଦି, ଯଦି, ଯଦି, ଯଦି ....।'' ଏହିପର ଦୃହାକୁଳ ଭାବନା ଦୃାରା ଜଣେ ଗହଣ କରିବାକ୍ ଚାହଁଥିବା ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଶକ୍ତି ଓ ତା' ନିଜ ଭିତରେ ଗୋଟାଏ କାଛ ତିଆରି କରିଦିଏ । କିନ୍ତୁ ଚୈତ୍ୟସତ୍ତା ଏହିପରି ବିଶ୍ୱାସ ରଖିଥାଏ, ଅତି ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟଜନକ ଭାବେ ରଖିଥାଏ, ତା' ଭିତରେ କୌଣସି ସନ୍ଦେହର ଛାୟା ନଥାଏ, କୌଣସି ତକ ବିଚାର ନଥାଏ, କୌଣସି ଦୃନ୍ଦ ମଧ୍ୟ ନଥାଏ । ଆଉ ତୁମର ଆସ୍ଥା ଓ ଭରସା ଯେତେବେଳେ ଏହିଭଳି ହୋଇଥାଏ, ସେତେବେଳେ ଏପରି କୌଣସି ପାର୍ଥନା ନଥାଏ, ଯାହାର ଉତ୍ତର ଈଶୃରଙ୍କ ଆଡୁ ନଆସେ । ଏପରି କୌଣସି ଅଭୀପ୍ସା ମଧ୍ୟ ନଥାଏ, ଯାହା ବାୟବତାରେ ରୃପାୟିତ ହୁଏ ନାହିଁ । ୍ରି ଚିରନ୍ତନୀ - The Great Adventure A Diary for All Times



### ଅରୋଜ୍ଞାନ

### ଧ୍ୟାନ ଓ ପ୍ରାର୍ଥନା

ଜୁନ୍ ୧୪, ୧୯୧୪ – ଶ୍ରୀମା

ଆନ୍ତମାନଙ୍କୁ ଯଥାର୍ଥରେ ଗୋଟିଏ ସୃଷ୍ଟିର କାର୍ଯ୍ୟହିଁ କରିବାକୁ ହେବ । ସୃଷ୍ଟି କରିବାକୁ ହେବ ନବତର କର୍ମ, ନବତର ଜୀବନଧାରା, ଯାହା ଫଳରେ ଏହି ଯେଉଁ ମହାଶକ୍ତି ପୃଥିବୀରେ ଏପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅପରିଜ୍ଞାତ ଅଛି, ତାହା ନିଜକୁ ପ୍ରକାଶ କରିପାରିବ ତା'ର ସମୟ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣତା ନେଇ । ହେ ଭଗବାନ, ଏହି ନବଜନୁ ଦାନର ମହାପ୍ୟାସରେ ମୁଁ ନିଜକୁ ଉସର୍ଗ କରିଛି, କାରଣ ତ୍ର ମୋଠାରୁ ଏହାହିଁ ଦାବି କରୁ । କିନ୍ତୁ ଯେହେତୁ ତୁହିଁ ଏହି କାର୍ଯ୍ୟରେ ନିଯୁକ୍ତ କରିଛୁ, ତେଣୁ ତୁ ହିଁ ଏହାର ଉପାୟ କହିଦେବୁ । ଅର୍ଥାତ୍ ଏହି ସିଦ୍ଧି ପାଇଁ ଯେଉଁ ଜ୍ଞାନ ପ୍ରୟୋଜନ ତାହା ପ୍ରଦାନ କରିବୁ । ତା' ହେଲେ ଆମ ଦୁହିଁଙ୍କର ପ୍ରଯତ୍ନ ଆମେ ଯୁକ୍ତ କରିଦେବା; ମୋର ଏହି ବ୍ୟଷ୍ଟିଗତ ଆଧାର ଏକାଗ ହୋଇ ନିରନ୍ତର ପାର୍ଥନା କରିବ ସେହି ଜ୍ଞାନ ପାଇଁ ଯାହା ଆଶିଦେବ ସେହି ମହାଶକ୍ତିର ପ୍ରକାଶର ଉପାୟ, ଏବଂ ଅନ୍ୟ ଦିଗରେ ତ୍ର, ମୋ ସଭାର ସର୍ବୋଭମ କେନ୍ଦହିଁ ତୃ, ତୁ ମହାଶକ୍ତିକ୍ ପୂର୍ଣ୍ଣରୂପେ ଚ଼ତୁର୍ଦ୍ଦିଗରେ ପ୍ରକଟ କରିବୁ, ଯେପରିକି ଏହା ସମୟ ବାଧା ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରବେଶ କରିବ, ସକଳ ବିପଦ ଜୟ କରିବ, ସେସବୁକୁ ରୂପାନ୍ତରିତ କରିବ । ବ୍ୟଷ୍ଟିଜୀବନର ଜଗତସକଳ ସହ ଏହି ଚୁକ୍ତିରେ ତୁ ତୋର ସ୍ୱାକ୍ଷର ଦେଇଛୁ, ତୋ'ର ପ୍ରତିଶ୍ରୁତି ଦେଇଛୁ; ଏହିସବୁ ଜଗତକୁ ସେହିମାନଙ୍କୁ ପଠାଇଛୁ ଯେଉଁମାନେ ତୋର ଏହି ପ୍ରତିଶ୍ରୁତିକୁ ପୂର୍ଣ୍ଣ କରିବାକୁ ସକ୍ଷମ ଓ ସମର୍ଥ । ବର୍ତ୍ତମାନ ସମୟ ଆସିଛି ଯେତେବେଳେ ତୋର ପୂର୍ଣ୍ଣ ସହାୟତ। ପ୍ରୟୋଜନ, ଯେଉଁଥିରେ ତୋର ପ୍ରତିଶ୍ରୁତି ପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇପାରେ ।

ଆୟମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଦୁଇଟି ସଂକଳ୍ପର, ଦୁଇଟି ବିଦ୍ୟୁତ୍ଧାରାର ସଂଯୋଗ ପ୍ରୟୋଜନ, ଯେପରିକି ସେହି ସଂଯୋଗ ମଧ୍ୟରୁ ଜଳି ଉଠିବ ସଂଦୀପନ ୟୁଲିଙ୍ଗ ।

ଯେହେତୁ ଏକାର୍ଯ୍ୟ ଅବଶ୍ୟ କରିବାକୁ ହେବ, ତେଣୁ ଏହା ନିଷ୍ଟୟ ହେବ ।



\_\_'ଠିକ୍ ବାଟଟି ହେଉଛି ଏହା ଅନୁଭବ କରିବା ଯେ କାମଟି ମା'ଙ୍କର - କେବଳ ତୁମ କାମ ନୁହେଁ; ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ କାମ ମଧ୍ୟ - ଏବଂ ତାହାକୁ ଏପରି ଏକ ଭାବ ବା ଉତ୍ସାହ ନେଇ କରି ଚାଲିବା ଯାହା ଏକ ସାର୍ଦିକ ସୁସଂଗତି ଓ ସୁସମଞ୍ଜସତା ଆଣିଦେବ ।

\_\_ ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦ

### ଦୁଃସାହସିକ ଅଭିଯାନ

- ଶ୍ରୀମା

କେତେକ ଲୋକ ଅଛନ୍ତି ଯେଉଁମାନେ ଦୁଃସାହସିକ ଜୀବନ ଯାତ୍ରାକୁ ଭଲ ପାଆନ୍ତି । ସେଇମାନଙ୍କୁ ହିଁ ମୁଁ ଡାକୁଛି ଏବଂ କହୁଛି -''ଦେଖ! ଏଇ ଦୁଃସାହସିକ ଜୀବନଯାତ୍ରା ପାଇଁ ମୁଁ ତୃୟମାନଙ୍କୁ ନିମନ୍ତଣ କଲି ।''

ଆମ ପକ୍ଷରେ ଆଉ କୌଣସି ଆଧାମିକ ପୁନରାବୃତ୍ତିର ପ୍ରଶ୍ନ ନାହିଁ । କାରଣ ସେସବୁ ଆମର ପୂର୍ବସୂରୀମାନେ କରିଯାଇଅଛନ୍ତି । ଆମର ଆଧାମିକ ଅଭିଯାନ ତା' ପରଠାରୁ ଆରୟ ହେବ । ଏହା ଏକ ନୂତନ ସର୍କନାର ପ୍ରଶ୍ନ । ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ନୂତନ । ଏଥିରେ ଅନେକ ଅଦୃଷ୍ଟପୂର୍ବ ଘଟଣା ଆସିପାରେ, ଅନେକ ଆପଦ ବିପଦ ଆସିପାରେ, ବହୁକଷ୍ଟ ଭୋଗିବାକୁ ପଡ଼ିପାରେ - ଯାହାକୁ କୁହାଯାଏ ବାୟବ ଦୁଃସାହସିକ ଅଭିଯାନ । ଏହାର ଲକ୍ଷ୍ୟ ହେଉଛି ନିଣ୍ଟିନ୍ତ ବିଜୟ । କିନ୍ତୁ ସେଠାକୁ ଯିବାକୁ ବାଟ ଆମକୁ ଜଣା ନାହିଁ ।

ସେହି ଅକଣା ରାଜ୍ୟକୁ ବାଟ ଖୋଜି ଖୋଜି ସୋପାନ ପରେ ସୋପାନ ଅଗ୍ରସର ହେବାକୁ ହେବ । ଆମେ ଏପରି କିଛି କରିବାକୁ ଚାହୁଁଛୁ, ଯାହା ଏହି ଉପଛିତ ବିଶ୍ୱରେ ଆଗରୁ କେବେ କରାଯାଇ ନାହିଁ ଏବଂ ଏହାପରେ ମଧ୍ୟ ଏହି ଭାବରେ ହେବ ନାହିଁ । ଯଦି ଏହା ତୁମକୁ ଭଲ ଲାଗେ .... ତେବେ ଠିକ୍ ଅଛି ଆମ ସଙ୍ଗେ ଏକାଠି ଚାଲ । ଆସନ୍ତା କାଲି ତୁମର କ'ଣ ହେବ - ମୋର କିଛି ଧାରଣା ନାହିଁ ।

ଆଗରୁ ଯାହାସବୁ ଦେଖ୍ଯାଇଛି, ଆଗରୁ ଯେଉଁସବୁ ଉପାୟ ବାହାର କରାଯାଇଛି, ଆଗରୁ ଯାହାସବୁ ଗଠନ କରାଯାଇଛି, ସେ ସବୁକୁ ପଛକୁ ପକାଇ ଦିଅ, ତା'ପରେ ..... ସେଇ ଅଜଣା ରାଜ୍ୟକୁ ଯାତ୍ରା ଆରୟ କରିଦିଅ ଏବଂ ଯାହାକିଛି ଘଟିବାର ଘଟୁ। ବାସ୍ - ଏହାହିଁ। [ଚିରତ୍ତନୀ]



# ଶିକ୍ଷା - ଧାର୍ମିକ ଓ ଆଧାର୍ମିକ

ଏକ ଧାର୍ମିକ ଶିକ୍ଷାକୁ ତୁମେ କେବେହେଲେ ଆଧାର୍ମିକ ଶିକ୍ଷା ସହ ଗୋଳିଆମିଶା କରିଦିଅ ନାହିଁ । ଧାର୍ମିକ ଶିକ୍ଷା ଅତୀତର ଶିକ୍ଷାର ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ ଓ ଏହା ଅଗ୍ରଗତିକୁ ରୋକିଦିଏ ।

ଆଧାତ୍ପିକ ଶିକ୍ଷା ହେଉଛି ଭବିଷ୍ୟତର ଶିକ୍ଷା- ଏହା ତେତନାକୁ ଆଲୋକିତ କରେ ଏବଂ ଆଗାମୀ ଉପଲହି ଲାଗି ପ୍ରସ୍ତୁତ କରେ । ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଶିକ୍ଷା ସକଳ ଧର୍ମର ଊର୍ଦ୍ଧ୍ୱରେ ଏବଂ ଏକ ପୂର୍ଣ୍ଣଜାଗତିକ ଦିବ୍ୟ ସତ୍ୟ ଦିଗରେ ଚାଲିବାରେ ସାହାଯ୍ୟ କରେ ।

ଏହି ଶିକ୍ଷା ଆମକୁ ପରମ ଚିନ୍ନୟଙ୍କ ସହିତ ସିଧାସଳଖ ସଂପର୍କ ରଖିବାକୁ ଶିକ୍ଷା ଦିଏ ।

\_\_ ଶ୍ରୀମା

[M.C.W. Vol. 12, p. 120] ୧୨ ଫେବ୍ୟାରୀ, ୧୯୭୨

## ନିଜକୁ ଖୋଲି ଧର - ବିନମ୍ର ହୁଅ

– ଶ୍ରୀମା

ତୁମର ଉଚ଼ିତ ହେଲା - ତୁମ ସଭାର ସବୁ ଦ୍ୱାର ଗୁଡ଼ିକୁ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଆଡ଼କୁ ଖୋଲି ଧରିବା । ଯୋଉ ମୁହୂର୍ତ୍ତରେ ତୁମେ କିଛି ଲୁଚ଼େଇ ରଖୁଛ, ସେତେବେଳେ ତୁମେ ସିଧା ମିଥ୍ୟା ଭିତରକୁ ଚାଲିଯାଉଛ । ତୁମ ଉପରେ ସାମାନ୍ୟ ଚାପ ହେଲା ମାତ୍ରେ ତାହା ତୁମକୁ ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଅଚ଼େତନା ଭିତରକୁ ଖସାଇ ଦିଏ । ଯଦି ତୁମେ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ସଚ୍ଚେତନ ରହିବାକୁ ଚାହଁ, ତା'ହେଲେ ସର୍ବଦା ସତ୍ୟ ସନ୍ଧୁଖରେ ରୁହ । ନିଜକୁ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ଖୋଲିଧର ଏବଂ ତୁମର ପାରୁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଚ଼େଷ୍ଟାକର ଯେମିତି ତାହା ତୁମର ଗଭୀର ୟରଗୁଡ଼ିକୁ ପରିଷ୍କାର ଦେଖିପାରିବ - ତୁମ ଭିତରର ସବୁ କୋଣ ଅନୁକୋଣଗୁଡ଼ିକୁ ମଧ୍ୟ ଦେଖିପାରିବ । କେବଳ ତାହାହିଁ ତୁମ ଭିତରକୁ ଆଲୋକ ଆଣିଦେବ, ଚ଼େତନା ଆଣିଦେବ ଏବଂ ଯାହାକିଛି ସତ୍ୟ ସେସବୁ ଆଣିଦେବ । ସବୁବେଳେ ନମ୍ର ନମନୀୟ ରୁହ-ତା' ମାନେ, ତୁମର କ'ଣ ହେବା ଉଚ୍ଚିତ ଓ ତୁମେ

କ'ଶ ହୋଇଛ - ତା' ଭିତରର ଦୂରତ୍ୱଟିକୁ ଜାଣିରଖ । କେବେ ବି ତୁମର ସେହି ସ୍ଥୂଳ ଦୈହିକ ମନଟିକୁ ଭାବିବାକୁ ଦିଅନାହିଁ ଯେ, ସେ ସବୁ ଜାଣିଛି, ଯଦିଓ ସେ କିଛି ଜାଣି ନଥାଏ - ଏବଂ ସେ ସବୁକଥା ବିଚାର କରିପାରେ, ଯଦିଓ ତାହା ତା'ର ଶକ୍ତିର ବାହାରେ ।

ବିନମ୍ରତା ହେଲା - ପୂର୍ଣ୍ଣ ହୃଦୟରେ ତୁମେ ନିଜକୁ ଈଶ୍ୱରଙ୍କୁ ଦେଇଦେବା । ତାଙ୍କୁଇ ସାହାଯ୍ୟ ମାଗିବା ଏବଂ ଏହି ସମର୍ପଣ ଦ୍ୱାରା ଯଥାର୍ଥ ସ୍ୱାଧୀନତା ଅର୍ଚ୍ଚନ କରିବା । ତା' ଫଳରେ ତୁମର ନିଜର ଦାୟିତ୍ୱ ମଧ୍ୟ ଆଉ ରହେ ନାହିଁ । ଫଳରେ ତୁମର ମନଟି ଆପଣାଛାଏଁ ନୀରବ ହୋଇଯାଏ । ଆଉ ଅନ୍ୟ କୋଉ ଉପାୟରେ ତୁମେ ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଚ଼େତନା ସହିତ ମିଳିତ ହେବା ପାଇଁ ଆଶା କରିପାରିବ ନାହିଁ । ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ସଙ୍କଳ୍ପକୁ ବିବୃଝିପାରିବ ନାହିଁ ।

[ ଚ଼ିରନ୍ତନୀ - ପୂ-]



\_''ଭଗବାନଙ୍କୁ ବାଦ୍ ଦେଲେ ବାହାରେ ସବୁକିଛି ମିଥ୍ୟା ଓ ମାୟାରେ ପୂର୍ଷ, ସମଞ କିଛି କଷ୍ଟଦାୟକ ତମସାଚ୍ଛନ୍ନ । ଭଗବାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ରହିଛି ଜୀବନ, ଜ୍ୟୋତି ଓ ଆନନ୍ଦ । ଭଗବାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ରହିଛି ସାର୍ବଭୌମ ଶାନ୍ତି ।''

\_\_ ଶ୍ରୀମା

### ସଂଯମ ଓ ଶୃଙ୍ଖଳା

### ନଳିନୀକାନ୍ତ ଗୁସ୍ତ

ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦ ଆଶ୍ରମ, ପଷିଚେରୀ

ଅନେକ ପିଲା ଅଛନ୍ତି, ଯେଉଁମାନେ ଖୁବ୍ ବିଶ୍ୱଙ୍ଖଳ । ଜିନିଷଗୁଡ଼ିକୁ କିପରି ସଫାସୁଡୁରା ରଖିବାକୁ ହେବ ତା' ସେମାନେ ଜାଣନ୍ତି ନାହିଁ । ଏପରିକି ଜିନିଷକୁ କିପରି ରଖିବାକୁ ହୁଏ ତାହା ଜାଣନ୍ତି ନାହିଁ, ହଜାଇ ଦିଅନ୍ତି ବା ନଷ୍ଟ କରିଦିଅନ୍ତି । ଏହାର ଅନେକ କାରଣ ରହିଛି । ପ୍ରଥମତଃ ଅଧିକାଂଶ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଏହାର ଅର୍ଥ ହେଉଛି ପିଲାର ଯଥେଷ୍ଟ ପ୍ରାଣଶକ୍ତିର ଅଭାବ । ବାହାର ଜିନିଷଗୁଡ଼ିକର ଯତ୍ନ ନେବାପାଇଁ ତା'ର ପ୍ରାଣ ଯଥେଷ୍ଟ ସମର୍ଥ ହୋଇ ନ ଥାଏ । ଅନ୍ୟ ଏକ କାରଣ ହେଉଛି ଭୌତିକ ବାହ୍ୟ ଜୀବନ ପ୍ରତି ତା'ର ବିଶେଷ ଆଗ୍ରହ ନ ଥାଇ ତା'ର ପ୍ରଧାନ ଆଗ୍ରହ ମାନସିକ ଚିନ୍ତା- କଳ୍ପନା ଓ ସ୍ୱପ୍ନବିଳାସ ଆଦି ଦିଗରେ ଥାଇପାରେ । କିଂବା ଆମ୍-ସଂଯମ ଓ ଶୃଙ୍ଖଳାର ଅଭାବହିଁ ଏହାର କାରଣ ହୋଇପାରେ ।

ଯାହା ହେଲେ ବି ତା'ର ଫଳାଫଳ ସମାନ, ଅଥାତ୍ ଏକ ଭୀଷଣ ଦ୍ୱନ୍ଧ । ଅନେକ ପିଲା ଯେତେବେଳେ ଲୁଗା ବଦଳାନ୍ତି, ନିଜ ଲୁଗାପଟାକୁ ଏଣେତେଣେ ଫୋପାଡ଼ି ଦିଅନ୍ତି, ନିଜ ପଢ଼ା ସରିଲେ ବହି, କାଗଜ, ପେନ୍ସିଲ, ଦୁଆତ ଆଦି କେଉଁଠି ରଖନ୍ତି ତାହା ତାଙ୍କର ମନେ ରହେ ନାହିଁ, ସେଗୁଡ଼ିକ ପୁଣି ଖୋଜି ବାହାର କରିବାପାଇଁ ସେମାନଙ୍କୁ ଅନେକ ଅସୁବିଧା ଭୋଗିବାକୁ ପଡ଼େ । ବାୟବରେ ଏଗୁଡ଼ିକ ଏକ ବିଶୃଙ୍ଖଳ ପ୍ରକୃତିର ଲକ୍ଷଣ, ଠିକ୍ ଧାରା ଓ ନିୟମରେ ଚାଲି ନ ପାରିବାର ଲକ୍ଷଣ । ଏହା ଦେଖାଏ ଯେ କେବଳ ବାହାରେ ନୁହେଁ, ଭିତରେ ମଧ୍ୟ ଉକ୍ତ ସ୍ୱଭାବଟି ବିଶୃଙ୍ଖଳ । ଏପରି ମଧ୍ୟ ଅନେକ ଲୋକ ଅଛନ୍ତି ଯେଉଁମାନେ ବୋଧହୁଏ ନିଜକ୍

ଖୁବ୍ ବଡ଼ ବୋଲି ଭାବି ଭୌତିକ ବୟୁ ପ୍ରତି ହେୟ ଭାବ ପୋଷଣ କରନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦ କହନ୍ତି ଯେ ଯେଉଁ ଲୋକମାନେ ନିଜ ଜିନିଷର ଯନ୍ ନେଇପାରନ୍ତି ନାହିଁ, ସେ ଜିନିଷ ପାଇବାକୁ ବା ରଖିବାକୁ ସେମାନଙ୍କର କୌଣସି ଅଧିକାର ନାହିଁ । ମୋ ମତରେ ବାୟବିକ ଏହା ଏକ ସାଂଘାତିକ ଅହମିକା ଓ ଆନ୍ତର ବିଭାନ୍ତିର ପରିଚୟ ଦିଏ ।

ଅନେକ ଲୋକ ଅଛନ୍ତି. ଯେଉଁମାନେ ରହିବା ଘର ବାହାରକୁ ଖୁବ୍ ପରିଷ୍କାର ପରିଚ୍ଛନ୍ନ ଓ ସଯତ୍ନରକ୍ଷିତ ବୋଲି ମନେ ହେଉଥିବ । କିନ୍ତୁ ଗୋଟିଏ ଆଲମାରି ଖୋଲିଦିଅ, ଗୋଟିଏ ଡ୍ୟର ଟାଣିଆଣ, ଦେଖିବ ସେଥିରେ ଜିନିଷଗୁଡ଼ିକ କିପରି ବିପର୍ଯ୍ୟୟ, ସବ୍ ଗୋଳିଆମିଶା, ସତେ ଯେପରି ଏକ ଯଦ୍ଧ ପଡ଼ିଆ । ଏହି ଲୋକମାନଙ୍କ ମୟିଷ ମଧ୍ୟ ସେହିପରି ହୋଇଥାଏ, ବାହାର ଆଲମାରିରେ ଜିନିଷଗୁଡ଼ିକ ଯେପରି ବିଶ୍ୱଙ୍ଖଳ ଭାବରେ ରହିଥାଏ, ସେମାନଙ୍କ କ୍ଷୁଦ୍ର ମୟିଷରେ ଚିନ୍ତାଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟ ସେହିପରି ଗୋଳମାଳିଆ ହୋଇ ରହିଥାଏ । କାରଣ ସେମାନେ ତାହାକୁ ସଂଗଠିତ ଓ ଶୃଙ୍ଖଳିତ କରିନାହାନ୍ତି । ତୁମେ ଏହାକୁ ଏକ ନିଧାର୍ଯ୍ୟ ନିୟମ ରୂପେ ନେଇପାର । ମୁଁ ଏପରି କୌଣସି ଲୋକ ଦେଖି ନାହିଁ ଯେକି ତା'ର ଜିନିଷପତ୍ ରଖିବାରେ ବିଶ୍ଞଳ ଅଥଚ ଏକ ଯୁକ୍ତି-ବୃଦ୍ଧି-ସମ୍ପନ୍ନ ମୟିଷ୍କର ଅଧିକାରୀ । ତା'ଭିତରେ ଚିନ୍ତାଧାରାଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟ ତା'ର ଜିନିଷ ପରି ବିକ୍ଷିପ ଓ ଗୋଳିଆମିଶା ଭାବରେ ରହିଥାଏ, ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ପରସ୍କର ବିରୋଧୀ ଓ ଅସମଞ୍ଜସ ଧାରଣାସବୁ ଏକାଠି ରହିଥାଏ, ତାହା ସଂଗଠିତ ହୋଇ

ନ ଥାଏ ବା ଏକ ଉଚ୍ଚତର ସମନ୍ୱୟ ସହ ତା'ର ସଙ୍ଗତି ସ୍ଥାପନ କରାଯାଇ ନ ଥାଏ ।

ସ୍ତରାଂ ଜଣେ ଲୋକର ସ୍ୱଭାବ ଜାଣିବାକୁ ହେଲେ, ତା' ସହିତ କଥାବାର୍ତ୍ତା କରି ସମୟ ନଷ୍ଟ କରିବା ଦରକାର ନାହିଁ, ତା'ର ଡୁୟରଟିକୁ ବା ଆଲମାରିଟିକୁ ଖୋଲି ଦେଖ, ତୁମେ ଠିକ୍ ଜାଣି ପାରିବ । କିନ୍ତୁ ମୁଁ ଜଣକ ବିଷୟରେ କହିବି ଯେ କି ଗଦା ଗଦା ବହି ଓ କାଗଜପତ୍ୱ ଭିତରେ ରହୁଥିଲେ । ତୁମେ ତାଙ୍କ ଘରକୁ ପ୍ରବେଶ କଲେ ଚାରିଆଡ଼େ ସେସବୁର ସ୍ତୁପ ଦେଖିବାକୁ ପାଇବ । କିନ୍ତୁ ଦୁର୍ଭାଗ୍ୟବଶତଃ ଯଦି ତୁମେ ଖଣ୍ଡିଏ କାଗଳ ଏପାଖ ସେପାଖ କରି ଦେଇଥିବ, ତେବେ ସେ ତାହା ଠିକ ଜାଣିପାରିବେ ଏବଂ ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ପଚାରିବେ, କିଏ କାଗଜପଡ଼ ଗୋଳମାଳ କରିଛି । ବହୁ ଜିନିଷ ଭର୍ତ୍ତି ହୋଇ ରହିଥାଏ, ତୁମେ ତା' ଭିତରେ ଥରେ ପଶିଲେ ଫେରିବାର ବାଟ ମିଳିବା ମୁୟିଲ ହୁଏ, କିନ୍ତ୍ର ପ୍ରତ୍ୟେକ ଜିନିଷ ତା'ର ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ସ୍ଥାନରେ ଥାଏ । ଚିଠି, ନୋଟ୍ ବହି ଆଦି ସମୟ ଶୃଙ୍ଖଳିତ ଭାବରେ ଥାଏ ଏବଂ ସେ ନ ଜାଣି ଡ଼ମେ ସେଥରେ ଟିକିଏ ବି ଏପାଖ ସେପାଖ କରିପାରିବ ନାହିଁ । ସେ ବ୍ୟକ୍ତି ହେଉଛତ୍ତି ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦ । ଶୂଙ୍ଖଳାକୁ ତୁମେ ଅଭାବ ସହିତ ଏକ କରି ଦେଖିବା ଠିକ୍ ନୁହେଁ । ତୁମର ଯଦି ଅଳ୍ପ ଜିନିଷ ଥାଏ, ଦଶ, ବାର ଖଣ୍ଡ ବହି ଓ ସାମାନ୍ୟ କିଛି ଜିନିଷ, ତେବେ ସ୍ୱଭାବତଃ ତାକୁ ଠିକ୍ ଭାବରେ ସଜାଡ଼ି ରଖିବା ଖୁବ୍ ସହଜ । କିନ୍ତୁ ଆମର ଲକ୍ଷ୍ୟ ହେଲା ଏକ ବିଚାର-ବୃଦ୍ଧିସମ୍ପନ ଶୃଙ୍ଖଳା, ବହୁ ପ୍କାର ଜିନିଷ ଭିତରେ ଏକ ସଚେତ ବୃଦ୍ଧିସମ୍ମତ ଶୃଙ୍ଖଳା । ସେଥପାଇଁ ସଂଗଠନର ଏକ କ୍ଷମତା ଦରକାର । ପତ୍ୟେକ ଲୋକ ଏହି ଦକ୍ଷତା ଶିଖିବା ଉଚିତ୍, ଏହି

କ୍ଷମତାର ଅଧିକାରୀ ହେବା ଉଚିତ । ଅବଶ୍ୟ ଯାହାର କୌଣସି ଶାରୀରିକ ଅକ୍ଷମତା ବା ଡୁଟି ଥିବ, ରୋଗୀ ବା ଅସମର୍ଥ ହୋଇଥିବ ତା କଥା ଅଲଗା, ତଥାପି ସେ କ୍ଷେତ୍ରରେ ମଧ୍ୟ ସୀମିତ ଭାବରେ କିଛିଟା କ୍ଷମତା ରହିବା ସୟବପର । ମୁଁ ଏପରି ରୋଗୀଙ୍କୁ ଜାଣେ ଯେଉଁମାନେ ଠିକ୍ କହିଦେଇ ପାରିବେ, 'ସେ ଡ୍ରୟରଟା ଖୋଲ, ଡାହାଣ ଦିଗରେ ବା ତଳେ ଅମୁକ ଜିନିଷଟା ଅଛି'। ନିଜେ ଯାଇ ଜିନିଷକୁ କାରବାର କରିବାର କ୍ଷମତା ନଥିଲେ ମଧ୍ୟ ସେମାନେ କହିଦେଇ ପାରିବେ ଜିନିଷଟି କେଉଁଠି ରହିଛି।

ସେ ଯାହାହେଉ ଶୃଙ୍ଖଳା ଓ ସଂଗଠନ ହେଉଛି ଆମର ଆଦର୍ଶ । ଗୋଟିଏ ଲାଇବ୍ରେରିର ଉଦାହରଣ ନିଆଯାଉ, ଯେଉଁଠିକି ହଜାର ହଜାର ବହି ରହିଛି, କିନ୍ତୁ ସବୁବେଳେ ଶୃଙ୍ଖଳିତ , ସୁସଜିତ ଓ ଶ୍ରେଣୀବଦ୍ଧ ହୋଇ ରହିଛି । ତୁମେ କେବଳ ବହିଟିର ନାମ କହିଦିଅ, ମାତ୍ର କେଇ ମିନିଟ ଭିତରେ ତୁମକୁ ତାହା ମିଳିଯିବ । ଅବଶ୍ୟ ଏହା ଜଣେ ଲୋକର କାମ ନୁହେଁ, ତଥାପି ସଂଗଠନର ସେହିପରି ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତକୁ ଅନୁସରଣ କରିବାକୁ ହେବ ।

ତୁମ ନିକର କିନିଷଗୁଡ଼ିକୁ ମଧ୍ୟ ତୁମେ ସେହିପରି ଭାବରେ ସଂଗଠିତ କରିବା ଉଚିତ୍ । ଅନ୍ୟ ଜଣକର ରୀତି ବା ପଦ୍ଧତି ତୁମେ ଅନୁସରଣ କରିବା ଦରକାର ନାହିଁ । ତୁମେ ନିଜେ ନିଜର ପଦ୍ଧତି ସ୍ଥିର କରିବ ଯାହାକି ତୁମ ପାଇଁ ଯଥାର୍ଥ ଓ ସୁବିଧାଜନକ । କିନ୍ତୁ ଏହା ବେଶ୍ ଯୋଜନାବଦ୍ଧ ଭାବେ ଠିକ୍ ଧାରାରେ ହେବା ଉଚିତ୍ । (Order and Discipline) [ମା'ଙ୍କ ବକ୍ତବ୍ୟ ଅନୁସରଣରେ ଶ୍ରୀ ନଳିନୀକାନ୍ତ ଗୁପ୍ତଙ୍କ ଲିଖିତ ପୁଷ୍ଟକ, Yoga of Sri Aurobindo, Part VI]



### ବାଳିକାମାନଙ୍କର ଦୈନିକ କର୍ମ

#### ଶ୍ରୀ ରାମକୃଷ୍ଣ ଦାସ

ଶ୍ରୀଅରବିନ୍ଦ ଆଶ୍ରମ, ପଞିଚ଼େରୀ

- ୧. କୌଣସି ବିପଦ ଆସିଲେ ଭଗବାନଙ୍କୁ ଅଥବା ମା'ଙ୍କୁ ପ୍ରାର୍ଥନା କର; ତୁମ ପ୍ରାର୍ଥନା ହୃଦୟର ଗଭୀରରୁ ଆସିଲେ ତତ୍ୟଣାତ୍ ତା'ର ଉଭର ପାଇବ ।
- ୨. ସତ୍ୟ କହିବା । ଯେଉଁ କାର୍ଯ୍ୟରେ ମିଥ୍ୟା କହିବାକୁ ହୁଏ ତାହା ବର୍ଜନ କରିବ ।
- ୩. ଶୋଇବା ସମୟରେ ଏବଂ ଉଠିବା ସମୟରେ ମା'ଙ୍କୁ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବ, 'ମା' ମୋତେ ସତ୍ବୁଦ୍ଧି, ଜ୍ଞାନ, ସାହସ, ଧୈର୍ଯ୍ୟ ଦିଅ । ମୋତେ ସଦ୍ମାର୍ଗରେ ପରିଚାଳିତ କର । ଅସତ୍ୟର ପ୍ରତିରୋଧ ସକାଶେ ଶକ୍ତି ଦିଅ । ସଂସାରରେ ସତ୍ୟସ୍ଥାପନ କାର୍ଯ୍ୟରେ ମୋତେ ଯନ୍ତ୍ର କରିନିଅ । ନିଦ୍ରାବସ୍ଥାରେ ଅତ୍ତେନା ଗହ୍ୱରରେ ପତିତ ନ ହୋଇ ଯେପରି ତୁମ ପ୍ରଭାବରେ ରହିପାରେ, ସେ ସକାଶେ କୃପାକର ।''
- ୪. ପଢ଼ିବା ପୂର୍ବରୁ ଦୁଇ ତିନି ମିନିଟ୍ ନୀରବରେ ରହି ପ୍ରାର୍ଥନା କର, ମୋତେ ଏକାଗ୍ରତା, ସ୍ମରଣଶକ୍ତି ଦିଅ, ଯେପରି ବିଦ୍ୟାଧ୍ୟୟନ ଉଉମ ରୂପେ କରି ତା'ର ସଦୁପଯୋଗ କରିପାରେ । ପଢ଼ିବା ଶେଷରେ ଦୁଇ ତିନି ମିନିଟ୍ ନୀରବ ହୋଇ ପଢ଼ିଥିବା ବିଷୟକୁ ମା'ଙ୍କ ପାଖରେ ଅର୍ପଣ କରିବ । ଅର୍ଥାତ୍ କହିବ, 'ମୁଁ, ମୋର ଯାହାକିଛି ତଥା ଯାହା ପଢ଼ିଲି, ତା' ତୁମ ଚରଣରେ ସମର୍ପଣ କରୁଅଛି ।
- ୫. ଭୋଜନ ଦ୍ରବ୍ୟସବୁ ମା'ଙ୍କୁ ସମର୍ପଣ କରିବ । ମନେ କରିବ ମା' ମୋ ମଧ୍ୟରେ ରହି ଭୋଜନ କରୁଅଛନ୍ତି । ମନୁଷ୍ୟ ଯେପରି ବସ୍ତୁ ଭୋଜନ କରେ,

ଭୋଜନ କରିବା ସମୟରେ ତା'ର ଯେପରି ମନୋଭାବ ଥାଏ, ସେହିପରି ଭାବ ତା'ର ସ୍ୱଭାବରେ ପରିଶତ ହୁଏ । କାରଣ ଭୋଜନର ସଭ୍ସ ଅର୍ଥାତ୍ ରସ ମନୁଷ୍ୟର ସମୟ ଅବୟବକୁ ଶକ୍ତି ରୂପେ ପ୍ରାପ୍ତ ହୁଏ; ତାହାଦ୍ୱାରା ସେ ଜୀବିତ ରହେ ।

### ଧାନ ଓ ସମର୍ପଣ

୬. ଯେଉଁ ବାଳିକାମାନଙ୍କର ଅଧିକ ଉସାହ, ଯେଉଁମାନେ ଧାନ କରିବାକୁ ଚାହାନ୍ତି, ସେମାନେ ଶୋଇବା ସମୟରେ ପାଞ୍ଚ ମିନିଟ୍, ଉଠିବା ସମୟରେ ପାଞ୍ଚ ମିନିଟ୍, ସ୍ନାନ କରିବା ପରେ ପନ୍ଦର ଅଥବା କୋଡ଼ିଏ ମିନିଟ୍ ଧାନ କରିପାରନ୍ତି ।

### ଧ୍ୟାନର ବିଧି

ଭଗବାନ ଅଥବା ମା'ଙ୍କ ଫଟୋ ସାମନାରେ ରଖ । ଫଟୋକୁ ଭଲ କରି ଦେଖ । ଆଖି ବନ୍ଦ କରି ସେହି ଫଟୋକୁ ଦେଖ । ଯଦି ଦେଖିପାର ତେବେ ହୃଦୟ (ଛାଡି) ଭିତରେ ଦେଖ । ସେହି ଫଟୋରେ ମନ ଏକାଗ୍ର କର । ମନ ଏକାଗ୍ର ହୋଇଗଲେ ମୟକ ଉପରୁ ଶାନ୍ତି ଆସି ନିକ ମନ-ପ୍ରାଣ-ଶରୀରରେ ପ୍ରବେଶ କରିବା ସକାଶେ ଅପେକ୍ଷା କର । 'ଯୋଗ ଓ ସାଧନା' 'ଲୋକସାହିତ୍ୟ' ମା' (The Mother)ପୁଥିକା ନିୟମିତ ରୂପେ ପଢ଼ । ଧାନଦ୍ୱାରା ମନ ଏକାଗ୍ର ହୁଏ । ଧାନ ଆଧ୍ୟାପ୍-ସାଧନାରେ ଅପରିହାର୍ଯ୍ୟ ଅଙ୍ଗ ଏବଂ ସଂସାର କାର୍ଯ୍ୟ ଶୁଦ୍ଧ ଓ ନିଖୁଣ ଭାବେ ସମ୍ପାଦନ କରିବାରେ ସହାୟକ ।

୭. ପ୍ରତ୍ୟେକ କର୍ମକୁ, ଘରର ପ୍ରତ୍ୟେକ କାର୍ଯ୍ୟକୁ ମା'ଙ୍କର ଜାଣି ମା'ଙ୍କ ସେବା ରୂପେ - ଏପରିକି ସ୍ନାନ, ଭୋଜନ, ଅଧ୍ୟୟନ, ବ୍ୟାୟାମ ଆଦି ସମୟ କର୍ମକୁ ମା'ଙ୍କ ସେବା ଭାବରେ କର । ସମର୍ପଣ ବିଷୟ ଲୋକସାହିତ୍ୟ (ସମର୍ପଣ ଓ ବାଧାବିଘ୍ନ, ପ୍ରତ୍ୟେକ ମନୁଷ୍ୟର କର୍ଭବ୍ୟ) ଏହି ଦୁଇଟି ପୁୟକରେ ଆଲୋଚ୍ନା କରାଯାଇଛି । ତାହାସବୁ ଭଲ ଭାବେ ପଢ଼ ।

### ବ୍ରହ୍ମଚୂର୍ଯ୍ୟ

ବାଳିକାମାନଙ୍କର ଜୀବନର ଉନ୍ନତି ଏବଂ ପୂର୍ଣ୍ଣତା ସକାଶେ ଆବଶ୍ୟକ ସ୍ୱାସ୍ଥ୍ୟ, ଶିକ୍ଷା ଓ ବ୍ହୁଚ୍ର୍ଯ୍ୟ । ଏହି ତିନି ବୟୁ ପରୟର ସହାୟକ । ଏଥିରୁ ଗୋଟିକୁ ବାଦ୍ ଦେଲେ ଜୀବନର ବିକାଶ ଓ ପୂର୍ଣ୍ଣତା ପ୍ରାପ୍ତି ହୁଏ ନାହିଁ । ପୂର୍ବେ ସ୍ୱାସ୍ଥ୍ୟ ଓ ଶିକ୍ଷାର ଆଲୋଚନା ହୋଇଅଛି । ବର୍ତ୍ତମାନ ଜୀବନର ଉନ୍ନତିରେ ବ୍ୟୁଚ୍ଯ୍ୟର ଉପଯୋଗିତା କ'ଣ ଏ ବିଷୟରେ ଆଲୋଚ଼ନା କରିବା । ବ୍ରହ୍ମଚର୍ଯ୍ୟ ହେଉଛି ମନୁଷ୍ୟର ସାରାତିସାର ଅମୂଲ୍ୟ ବସ୍ତୁ । ବ୍ରହ୍ମଚୂର୍ଯ୍ୟ ପାଳନ ଦ୍ୱାରା ମନୁଷ୍ୟ ସମୟ କିଛି କରିବାରେ ସମର୍ଥ ହୋଇପାରେ । ମନୁଷ୍ୟର ଯଥାର୍ଥ ଜୀବନ ହେଉଛି ବ୍ରହ୍ମବୂର୍ଯ୍ୟ, ସଂସାରର ଯେ କେହି ଶେଷ ବ୍ୟକ୍ତି, ବଡ଼ ବଡ଼ ଋଷି, ମହାତ୍ପା, ମହାପୁରୁଷ, ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ହେଉଛନ୍ତି, ସେମାନେ ସମଞେ ବ୍ରହ୍ମଚର୍ଯ୍ୟକୁ ପ୍ରାଶରୁ ଅଧିକ ପ୍ରିୟ ରୂପେ ପାଳନ କରିଅଛନ୍ତି । ସ୍ତ୍ରୀ ହେଉ ଉନ୍ନତ ଜୀବନ ସକାଶେ ବ୍ରହ୍ମଚର୍ଯ୍ୟ ପାଳନ ଅଧିକ ଜୋର ନ ଦେଇ କେବଳ ପାତିବୃତ୍ୟ ଧର୍ମର ମହତ୍ତ୍ୱ ବର୍ତ୍ତନା କରିଥିଲା । କାରଣ ଏ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସଂସାରରେ ଗୋଟିଏ ନୃତନ ଅତିମାନବ ଜାତିର ସ୍ଥାପନାର ସମୟ ଆସିନ ଥିଲା। କେବଳ ଧର୍ମର ସୁଧାର ଏବଂ ବୃଦ୍ଧି ସକାଶେ ଅବତାର ତଥା ମହାପୁରୁଷ, ଆଚାର୍ଯ୍ୟମାନେ ପୃଥିବୀକୁ ଆସୁଥିଲେ । ସେହି କାର୍ଯ୍ୟରେ କେତେକ

ପୁରୁଷଙ୍କୁ ଅଂଶଗ୍ରହଣ କରିବାକୁ ହେଉଥିଲା । ସେଥିରେ ନାରୀମାନଙ୍କ ପାତିବ୍ତ୍ୟ ଧର୍ମ କେବଳ ସାହାଯ୍ୟପାପ୍ତ ହେଉଥିଲା । ବର୍ତ୍ତମାନ କିନ୍ତୁ ପୃଥିବୀରେ ଅତିମାନବ ଜାତି ସ୍ଥାପନାର ସମୟ ଆସିଅଛି । ଏଥିରେ ସ୍ତ୍ରୀ ଓ ପୁରୁଷମାନଙ୍କୁ ଅଂଶଗ୍ରହଣ କରିବାକୁ ହେବ । ସେହି ସକାଶେ ପୁରୁଷ ଓ ସ୍ତୀ ଉଭୟଙ୍କର ବ୍ରହ୍ମଚର୍ଯ୍ୟ ପାଳନ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ । ବ୍ରହ୍ମଚୂର୍ଯ୍ୟ ପାଳନ ବିନା ମନ-ପ୍ରାଣ-ଶରୀର ପୂର୍ଣ ରୂପାନ୍ତର ସୟବ ନୁହେଁ । ଏ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମନ, ପ୍ରାଣ, ଶରୀର ସେମାନଙ୍କ ମୂଳ ଚିନ୍ନୟ ତତ୍ତ୍ୱରେ ରୂପାନ୍ତର ହେବାର ସମୟ ଆସି ନ ଥିଲା । ବର୍ତ୍ତମାନ ସେ ସମୟ ଆସିଛି । ଶ୍ରୀମା ଶ୍ରୀଅରବିନ୍ଦ ଅତିମାନସ ଶକ୍ତିକୁ ଏ ପୃଥିବୀକୁ ଉତାରି ଆଣିଛନ୍ତି । ଶ୍ରୀମା' ସେହି ଶକ୍ତିକୁ ଧାରଣ କରି ରୃପାନ୍ତର କ୍ରିୟା କରୁ ଅଛନ୍ତି ନର-ନାରୀମାନଙ୍କର ଶରୀର ରୂପାନ୍ତର ହେଲେ ସେମାନେ ରୋଗ, ଜରା, ମୃତ୍ୟୁର କବଳରୁ ମୁକ୍ତ ହେବେ । ସେମାନଙ୍କ ସମୟ ସଭା ଭଗବାନଙ୍କ ସଙ୍ଗେ ଏକତ୍ୱ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ । ସେମାନେ ମନ, ପାଣ ଦ୍ୱାରା ପରିଚ଼ାଳିତ ନ ହୋଇ ହେବେ ଭାଗବତୀ ଅତିମାନସ ଶକ୍ତି ଦାରା । ସେମାନେ ହେବେ ଭଗବାନଙ୍କ ଯନ୍ତ ।

ମନୁଷ୍ୟର ଯେତେ ପ୍ରକାର ସଦ୍ଗୁଣ ଅଛି, ସବୁଠାରୁ ଶ୍ରେଷ ହେଉଛି ବ୍ରହ୍ମ ଚର୍ଯ୍ୟ ପାଳନ । କୌଣସି ଆଧ୍ୟାତ୍ନିକ ସାଧକ, ଯେତେ ଅଲୌକିକ ସିଦ୍ଧିପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାଉ; ଯେତେ ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟକନକ କର୍ମ କରୁ, ତାହାର ଥରେ ବ୍ରହ୍ମ ଚର୍ଯ୍ୟ ନଷ୍ଟ ହେଲେ, ଚରିତ୍ର ଭ୍ରଷ୍ଟ ହେଲେ, ଅନ୍ୟ ସମୟ ସଦ୍ଗୁଣ ଏହି ଦୁର୍ଗୁଣର କଳା ପରଦା ଦ୍ୱାରା ଆଚ୍ଛାଦିତ ହୋଇଯାଏ; ଲୋକମାନେ ଆଦର ନ କରି ଘୃଣା କରନ୍ତି । ମହିଳାମାନଙ୍କର ଏକମାତ୍ର ଭ୍ରଷଣ ହେଉଛି ସଚ୍ଚରିତ୍ରତା । ସଚ୍ଚରିତ୍ରା ସ୍ତ୍ରୀମାନଙ୍କର

ସବାବ୍ୟାରେ ଆଦର । ସେମାନେ ବଡ଼, ବଡ଼ ଋଷି, ମୁନି, ସାଧୁ ମହାତ୍ପାଙ୍କର ମାତାରୂପେ ବନ୍ଦନୀୟା । କିନ୍ତୁ ସ୍ତୀ ସମୟ ସଦ୍ଗୁଣର ମୂର୍ତ୍ତିମାନ୍ ବିଗ୍ରହ ହେବା ସଭେ ଚ୍ରିତ୍ରରେ କଳଙ୍କ ଥିଲେ ଚ୍ତୁର୍ଥୀ ଚ୍ୟୁ ସଦୃଶ ତ୍ୟାକ୍ୟା, ଘ୍ଣାର ପାତ୍ରୀ ହୁଏ । ଏପରିକି ଯେଉଁ କାମ୍ବକ ପୁରୁଷ ଅନ୍ୟ ସ୍ତୀ ସଙ୍ଗେ ଅସତ୍ ସମ୍ପର୍କରେ ରତ ଥାଏ, ଅତ୍ୟନ୍ତ ଆସ୍ତିକଶତଃ ସେ ନିଜର ମାନ-ସମ୍ମାନ, ଧନ-ସମ୍ପଦ, ଏପରିକି ନିଜ ଜୀବନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅର୍ପଣ କରିଦେଇ ସେହି ଦ୍ୱଣ୍ଟରିତ୍ୱା ସ୍ତ୍ରୀର ଦାସ ହୋଇଥାଏ ସେହି ବ୍ୟକ୍ତି ସେହି ସ୍ତୀର ଚରିତ୍ରକୁ ଘୂଣା କରେ । ଏପରିକି କାମୁକ ପୁରୁଷ ମଧ୍ୟ ପତିବ୍ରତା ସ୍ତୀକୁ ହାର୍ଦ୍ଦିକ ସମ୍ମାନ କରେ । ଦୁର୍ଭାଗ୍ୟବଶତଃ ବିଦେଶୀ ଶିକ୍ଷା ଦୋଷରୁ ବାଳିକାମାନେ ନିଜ ଚ୍ରିତ୍ରର ଏପରି ଗୌରବକୁ ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରିପାରୁ ନାହାନ୍ତି କିୟା ନିଷାର ସହିତ ପାଳନ କରିପାରୁ ନାହାନ୍ତି । ଏଥିନିମିଭ କେବଳ ବାଳିକାମାନେ ଦାୟୀ ନୃହନ୍ତି, ସେମାନଙ୍କ ମା'ମାନେ ମଧ୍ୟ ଦାୟୀ । ମା'ମାନଙ୍କର ଆଚ୍ରଣ ଓ ପ୍ରଭାବ ପଡ଼େ ଯଥେଷ୍ଟ ଭାବେ ଶିଶ୍ୱମାନଙ୍କ ଉପରେ । ସୃତରାଂ ମା'ମାନଙ୍କର ସତ୍ୟ ଧର୍ମ ଆଚ୍ରଣ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ । ବାଳିକାମାନଙ୍କର ଦଶବର୍ଷ ବୟସରେ କାମ ସଞ୍ଚାର ହୁଏ । ଯୌବନ ଆରୟର ପ୍ରଥମ ଅବସ୍ଥାରେ ପତନ ହେବାର ଅଧିକା ସୟାବନା ଥାଏ । ଏହି ସମୟରେ ସଂଯତ ରହି, ଏହି ଅବସ୍ଥାକୁ ଅତିକ୍ରମ କରିବାର ଉପାୟ ହେଲା ଭଗବତ୍ ଆଶ୍ରୟ ଓ ସଦ୍ଗୁଛ ଅଧ୍ୟୟନ । ଏହି ଅଭ୍ୟାସ ବାଳିକାମାନେ ଶିଶୁ ଅବୟାରୁ କରିବା ଉଚିତ ।

ପତନର କାରଣ ଅଶ୍ଳୀଳ ସିନେମା ଦେଖିବା, ଅଶ୍ଳିଳ ଗଳ୍ପ, ଉପନ୍ୟାସ ଆଦି ପଢ଼ିବା, ଦୁଣ୍ଟରିତ୍ରା ବାଳିକା ବା ଦୁଣ୍ଟରିତ୍ରା ପ୍ରୌଢ଼ାଙ୍କ ସଙ୍ଗେ ସାଙ୍ଗ ହେବା । ଯଥାର୍ଥରେ ସଂଯମ ରକ୍ଷା ହୁଏ ହାର୍ଦ୍ଦିକ ଇଚ୍ଛାରେ ନିଜ ପ୍ରଯତ୍ନ ଦ୍ୱାରା, ନିଜ ଚ୍ରିତ୍ରର ମହତ୍ତ୍ୱ ଜାଣି ତାହାକୁ ପ୍ରାଣର ପ୍ରିୟ ଭାବେ ପାଳନ କରିବା ଦ୍ୱାରା । ଭଗବତ ଆଶ୍ରୟରେ ଦୃଢ଼ ସଂକଳ୍ପ ହେଲେ ତାହା ପାଳିତ ହୁଏ । ଗୁରୁଜନଙ୍କ ଭୟ, ସଂସାରର ନିନ୍ଦା, ସଂଯମ ରକ୍ଷା କରିବାରେ ସହାୟକ ହୁଏ ନାହିଁ । ଅତୀତରେ ଯେଉଁମାନେ ପତିବ୍ରତା ହୋଇଛନ୍ତି, ସେମାନେ ଭଗବାନଙ୍କର ଅନନ୍ୟା ଭକ୍ତା ଥିଲେ । ଭଗବତ୍ ଭକ୍ତି ଛଡ଼ା କୌଣସି ମହତ କାର୍ଯ୍ୟ ନିଖୁଣ ଭାବେ ସମ୍ପାଦିତ ହୁଏ ନାହିଁ ।

ଏଣୁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ମା' ନିଜ ନିଜ ଗ୍ରାମ ବା ସହରରେ ଶ୍ରୀଅରବିନ୍ଦଙ୍କ ମହିଳା-କେନ୍ଦ୍ର ସ୍ଥାପନ କରି, ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦ ଯୋଗ ଓ ସାଧନା, ନବଜ୍ୟୋତି, ଲୋକ ସାହିତ୍ୟ, ଭକ୍ତ ଚରିତ ଓ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଧର୍ମଗ୍ରଛ ଅଧ୍ୟୟନ କରନ୍ତୁ । ମା'ମାନେ ଏପରି ଆତ୍ରଣ କଲେ ନିଜ ଜୀବନ ସୁଧାର ହେବ ଏବଂ ଏହାର ପ୍ରଭାବ ଶିଶୁ ଅବସ୍ଥାରୁ ସନ୍ତାନମାନଙ୍କ ଉପରେ ପଡ଼ିବ । ତେବେ ସେମାନେ ମଧ୍ୟ ଏହିପରି ଆତ୍ରଣ କରିବାକୁ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେବେ । ସୁତରାଂ ସେମାନଙ୍କର ସଚ୍ଚରିତ୍ର ଗଠନ ହେଲେ ସେମାନେ ପାତିବ୍ରତ୍ୟ ଧର୍ମ ଅଥବା ଅଖଣ୍ଡ ବ୍ରହ୍ମଚର୍ଯ୍ୟ ପାଳନ କରିପାରିବେ ।

ବର୍ତ୍ତ ମାନ ସଂସାର ରେ ଯେଉଁ ଦୁର୍ନ 1ତି ଦେଖାଯାଉଛି, ଏହା ନୃତନ ଯୁଗର ଆଗମନ ଓ ପୁରାତନ ଯୁଗର ଶେଷ ସମୟ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ସମୟରେ ନୂତନ ସତ୍ୟ ଆସିବା ପୂର୍ବରୁ ପୁରାତନ ରୀତିନୀତି, ସମାଜ-ଧର୍ମ ନଷ୍ଟ ହୁଏ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଠିକ୍ ନୂତନ ସତ୍ୟର ଆଗମନର ସମୟ । ଏହି ନୃତନ ଅଧ୍ୟାପ୍ତ ଅତିମାନସ ଶକ୍ତି ହିଁ ସଂସାରର ପରିବର୍ତ୍ତନ କରିବାରେ ସମର୍ଥ । ନର-ନାରୀ, ବାଳକ-ବାଳିକାମାନେ ଏହି ସତ୍ୟକୁ ଗ୍ରହଣ କରିବାକୁ ଯେତେ ସଂଖ୍ୟାରେ, ଯେତେ ପରିମାଣରେ

ତିଆରି ହେବେ, ସେତେ ଶୀଘ୍ର ସଂସାରରୁ ଅସତ୍ୟ, ଅନ୍ୟାୟ ଦୂର ହେବ, ଜଗତରେ ନୂତନ ସତ୍ୟ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ହେବ । ଏହି ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ସତ୍ୟକୁ ଉପଲବ୍ଧି କରିବା କାର୍ଯ୍ୟରେ ପ୍ରତ୍ୟେକ ବ୍ୟକ୍ତି ଅଂଶଗ୍ରହଣ କରିବା ଉଚିତ୍ ।

#### ଆବଶ୍ୟକ ନିୟମ

୧. ପତ୍ୟେକ ବାଳିକାର ଅଠର ବର୍ଷ ବୟସ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅଖଣ୍ଡ ବହୁଚୂର୍ଯ୍ୟ ପାଳନ କରିବା ଏକାନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ । ଯେଉଁମାନେ ତୀବ୍ ସାଧନା ଦ୍ୱାରା ମନ-ପାଣ-ଶରୀରରେ ଭଗବାନଙ୍କୁ ପ୍ରକଟ କରିବାକୁ ଚାହାନ୍ତି, ସେମାନଙ୍କର ସାରା ଜୀବନ ଅଖଣ ବହୁଚର୍ଯ୍ୟ ପାଳନ କରିବା ଏକାନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ । ଯେଉଁମାନେ ତୀବ୍ ସାଧନା କରିବାରେ ଅସମର୍ଥ, ସେମାନଙ୍କ ୧୮ ବର୍ଷ ପରେ ବିବାହିତ ଜୀବନରେ ପାତିବ୍ତ୍ୟ ଧର୍ମ ପାଳନ କରିବାକ୍ର ହେବ । ଯଥାର୍ଥରେ ପାତିବ୍ରତ୍ୟ ଧର୍ମ ପାଳନ ହୁଏ ଭଗବତ୍ ଶକ୍ତି ଦ୍ୱାରା । ସୁତରାଂ ପ୍ରତ୍ୟେକ ବାଳିକା ବାଲ୍ୟ ଅବୟାରୁ ଭଗବତ୍ ଭକ୍ତି ଅଭ୍ୟାସ କରିବା ଉଚିତ୍ । 9. ବାଳିକାମାନେ ଅଶ୍ଳୀଳ ସିନେମା ନ ଦେଖିବା ଏବଂ ଅଶ୍ଳୀଳ ଗଳ୍ପ, ଉପନ୍ୟାସ ନ ପଢ଼ିବା ଉଚିତ । ଯଦି ପାଠ୍ୟପୁୟକରେ ଅଶ୍ଳୀଳ ଗଳ୍ପ ପଢ଼ିବାକୁ ହୁଏ, କୌଣସି କାରଣ ବଶତଃ ଅଶ୍ଳୀଳ ସିନେମା ଦେଖିବାକୁ ହୁଏ, ତେବେ ସେତେବେଳେ ନିଜ ଆଦର୍ଶକୁ ଭୁଲିବା ଉଚିତ ନୁହେଁ। ନିୟମିତ ରୂପେ ନବକ୍ୟୋତି,

ଲୋକସାହିତ୍ୟ, ବିଚିତ୍ର-ବିଭୃତି, ଭକ୍ତ-ଚରିତ, ଗୀତା, ଭାଗବତ ଇତ୍ୟାଦି ଧର୍ମଗ୍ରଛ ଅଧ୍ୟୟନ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ। ଦୁଣ୍ଟରିତ୍ରା ବାଳିକା ସହ ସାଙ୍ଗ ହେବା ଉଚିତ ନୁହେଁ। ଦୁଣ୍ଟରିତ୍ର ବାଳକର ସଙ୍ଗ ସର୍ବଦା ତ୍ୟାକ୍ୟ।

୩. ବହୁତ ଗରମ, ଅଧିକ ରାଗ, ଖଟା, ବାସି ଖାଦ୍ୟ ଇତ୍ୟାଦି ଖାଇବ ନାହିଁ । ପିଆଜ, ମାଛ, ମାଂସ, ଇତ୍ୟାଦି ଉତ୍ତେଜକ ବସ୍ତୁ, ଯଦି ଏହିସବୁ ବର୍ଜନ କରିବାରେ ଅସୁବିଧା ହୁଏ, ତେବେ କମ୍ ପରିମାଣରେ ଖାଇବ । ଦୁର୍ଭାଗ୍ୟବଶତଃ ଆଜିକାଲି କେହି କେହି ମହିଳା ମଦ, ସିଗାରେଟ୍ ଆଦି ବ୍ୟବହାର କରୁଛନ୍ତି । ଏହା ସର୍ବଦା ବର୍ଚ୍ଚନୀୟ । ଭଗବତ୍ ଆଶ୍ରୟ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ଏହିସବୁ ସଂଯମ ଏବଂ ବ୍ରହ୍ମନୂର୍ଯ୍ୟ ତଥା ପାତିବ୍ରତ୍ୟ ଧର୍ମ ପାଳନ ହୋଇପାରେ । 'ନାରୀମାନଙ୍କର ଆଧାତ୍ୟିକ ସାଧନାରେ ପ୍ରୟୋଜନ ନାହିଁ'- ଏହି ପୂର୍ବ ସଂୟାରକୁ ପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପେ ବର୍ଜନ କରିବାକୁ ହେବ । ସଂସାରରେ ନୃତନ ଦିବ୍ୟ ମାନବ ଜାତି ସ୍ଥାପନ କରିବା କାର୍ଯ୍ୟରେ ନାରୀ ଏବଂ ପୁରୁଷ ଉଭୟଙ୍କୁ ଅଂଶଗ୍ରହଣ କରିବାକୁ ହେବ । ନାରୀମାନଙ୍କ ସହଯୋଗ ବିନା ଏହି କାର୍ଯ୍ୟ ସମ୍ପନ୍ନ ହୋଇପାରିବ ନାହିଁ । ସେହି କାରଣର ଆଶ୍ରମରେ ଆଧାତ୍ୟିକ ସାଧନାରେ ବାଳକ, ବାଳିକା, ସ୍ତୀ, ପୁରୁଷ - ସମୟଙ୍କୁ ସମାନ ସୁବିଧା ଦିଆଯାଇଛି ।



\_''ଏକାଗ୍ରତା ତଥା ମା'ଙ୍କୁ ପ୍ମରଣ ଓ ନିଜକୁ ଆମ ସହ ସଂଲଗ୍ନ କରି ରଖିବା ନିମନ୍ତେ ଚ଼େତନାକୁ ସଜାଗ ରଖିବା ଲାଗି ପ୍ରତିଦିନ ତୁମକୁ କିଛି ସମୟ ପୃଥକ୍ କରି ରଖିବାକୁ ହେବ ।''

\_\_ ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦ

ନିକ ଅନୁଭୂତିରୁ କିଛି .....

### ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦ ପୂର୍ଣ୍ଣାଙ୍ଗ ଶିକ୍ଷା ପ୍ରଶିକ୍ଷଣରୁ ଆନତ୍ୟଙ୍କ ପଥରେ ଯାତ୍ରା ...

### ଓଁ ନମୋ ଭଗବତେ

୧୯୮୮ ମସିହାର କଥା....।

ପାଠପଢା ସରିଥାଏ ଏବଂ ବର୍ତ୍ତମାନ ଏକ ସଦିକ୍ଷଣର ସମୟ, ଯେ କୌଣସି ଗୋଟିଏକୁ ନିର୍ବାଚନ କରିବାକ ପଡିବ । ସେ ଯାହା ହେଉ, ବର୍ତ୍ତମାନ ''କ'ଣ କରିବି'' - ଏବଂ ''କୁଆଡ଼େ ଯିବି''- ଏହି ପଞ୍ଚାକ୍ଷର ମନ୍ତ୍ର ଦ୍ୱଇଟି ଅନ୍ତରରେ ତୀବ୍ ଭାବରେ ଅନବରତ ଚାଲିଥାଏ ... । ଶରୀର, ମନ, ପାଣକୁ ଯେତେ ବୁଝାଇଲେ ମଧ୍ୟ ସେମାନେ ଅବୁଝା ହୁଅନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଆତ୍ସାର ନିଷ୍ପଭି ଖୁବ୍ ସ୍ଥିର ... । କାରଣ ଆତ୍ସା ପ୍ରବିନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଅନ୍ସାରେ ଅଗ୍ରଗତି କରିଚାଲେ । ଏହି ଭିତରେ ସ୍ନାତକ, ସ୍ନାତକୋଭର ସହିତ ସରକାରୀ ଶିକ୍ଷା ପ୍ରଶିକ୍ଷଣ ମହାବିଦ୍ୟାଳୟରୁ ବି.ଏଡ୍ ମଧ୍ୟ ସରିଥାଏ...। ପାଠପଢ଼ା ସରିଯିବା ପରେ ଯେଉଁ ଶୃନ୍ୟକାଳ, ତାହା ସମଗ୍ର ଜୀବନକୁ, ସମୟକୁ, ତତ୍ସହିତ ସମୟଙ୍କୁ ଅନ୍ଦୋଳିତ କରୁଥାଏ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଖଣ୍ଡେ ଚାକିରୀର ଆବଶ୍ୟକତା ଏବଂ ତାହା ହୋଇଗଲେ ଏହି ଆମାଟି ସ୍ୱାଧୀନ ହୋଇଯିବ, ଏହି ଭାବରେ ଚ଼ିନ୍ତା ପ୍ରକଳ ଭାବରେ ମାଡ଼ି ବସିଥାଏ ...।

ଏହିପରି ଭାବରେ ଏକ ସମୟରେ ଘରକୁ ଗାଳ୍ପିକ ମହାପାତ୍ର ନୀଳମଣି ସାହୁ ଏବଂ କବି ମମତା ଦାଶ ଅସୁଥାନ୍ତି । କାରଣ ସେତେବେଳେ ଆମର ସାହିତ୍ୟ ପ୍ରତି ଆଗ୍ରହ ଓ ଅନୁରାଗ ଅଧିକ ଥାଏ ... । କବିତା ଲେଖିବାର ନିଶା, ଗଳ୍ପ, ପ୍ରବନ୍ଧ ଏହିସବ୍ ଲେଖିଲେ

ପତ୍ୟେକ ପତ୍, ପତ୍ୱିକାରେ ବାହାରିବ ଏବଂ ସମୟଙ୍କ ଠାରୁ ପ୍ଶଂସାପତ୍ ମିଳିବ; ତାହା ମଧ୍ୟ କୌଣସି ଭାବରେ କମ୍ ନଥିଲା ... । ସେତେବେଳେ ବଡ଼ ଭଉଣୀ ଖଲ୍ଲିକୋଟ ମହାବିଦ୍ୟାଳୟ, ବ୍ହୁପୁରରେ ସ୍ନାମଧନ୍ୟା ଅଧାପିକା ଏବଂ ଶହ ଶହ କବି, ଲେଖକମାନଙ୍କ ସହିତ ନିବିଡ଼ ସଂପର୍କ ଭିତରେ ଦୁଇ ଭଉଣୀଙ୍କର ଆଧାମିକ ସାଧନା ମଧ ଅବିଚ୍ଳିତ ଭାବରେ ଚାଲିଥାଏ ... । ଆଧାତ୍ୟିକ ସାଧନାର ଜୀବନ ପଥମ ସୋପାନରେ ଥାଏ ଏବଂ ଅନ୍ୟସବୁ ଆଗହ ଆନନ୍ଦ ଓ ଶକ୍ତି ଜୀବନକୁ ଯୋଗାଉଥାଏ ଏବଂ ଅନ୍ତରାତ୍ପାର ଏକ ତୀବ୍ ଅଭୀପ୍ସା ଥାଏ, ତାହା ହେଉଛି... ଏକ ଏକାକୀ ଜୀବନ ବଂଚିବା ଏବଂ ଅନ୍ତରାତ୍ପାରେ ଭଗବାନଙ୍କୁ ପୃଷ୍ତ ଉପଲବ୍ଧି କରିବା ... । ସକଳ ମିଶ୍ୱିତ ଜୀବନ ଭିତରେ ଆତ୍ସା ତୀବ୍ ଭାବରେ ଅନୁସନ୍ଧାନ କରୁଥାଏ ଏକ ଉପଯୁକ୍ତ ମାର୍ଗଦର୍ଶକ ଓ ଗୁରୁ, ଯହାଙ୍କୁ ଆଶ୍ୱୟ କରି ସମଗ୍ ଜୀବନ ଧାରଣ କରିହେବ ... I

ଏହି ଭିତରେ ଦିନେ ସଂଧାବେଳେ ମମତାନାନୀ ଆସି କେବଳ ଶ୍ରୀମା ଓ ଶ୍ରୀଅରବିନ୍ଦଙ୍କ ବିଷୟରେ ଅନ୍ଧାରରେ ଛାତ ଉପରେ ବସି ଆଲୋଚନା କରୁଥାନ୍ତି । ସବୁ ସମୟରେ ସତ୍ପ୍ରେମଙ୍କ ସହିତ ମା'ଙ୍କର କଥୋପକଥନ ସେ କହନ୍ତି । ଦିନେ ମୋ ଭିତରେ

ଏକ ଭାବ ଜାଗୃତ ହେଲା ଏବଂ ମୁଁ କିଛି ପୃଞ୍ଚକ ଶ୍ୱୀମା' ଶ୍ୱୀଅରବିନ୍ଦଙ୍କର ତାଙ୍କୁ ପଢ଼ିବା ପାଇଁ ମାଗିଲି । ସେ ତା' ପରଦିନ ରଘୁନାଥ ମଉସା (ଡକ୍ଟର ରଘୁନାଥ ଦାଶ)ଙ୍କ ହାତରେ 'ମା' ପୃୟକ ଓ ଶୀ ଅରବିନ୍ଦଙ୍କ ଲୋକ ସାହିତ୍ୟ ବହିଗୁଡ଼ିକୁ ଏକାଠି କରି ବଡ଼ ପୃଞ୍ଚକ ଭାବରେ ବନ୍ଧା ହୋଇଥିବା ଦୁଇଟି ବଡ଼ ବଡ଼ ପୁୟକ ପଠାଇଲେ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ପୃଞ୍ଚକରେ ଶ୍ରୀ ରାମକୃଷ ଦାସଙ୍କ (ବାବାଜୀ ମହାରାଜ) ହୟଲିଖିତ ଦୟଖତ ଥିଲା । କାରଣ ସେହି ବହିଗୁଡ଼ିକ ବାବାଜୀ ମହାରାଜ ମମତା ନାନୀଙ୍କୁ ପଠାଇଥିଲେ । ମୁଁ ବହିଗୁଡ଼ିକୁ ଅମୂଲ୍ୟ ସଂପଦ ଭାବରେ ପାଇ ପଢ଼ି ସାରିଦେଲି ଏବଂ ମା' ପୁଷକଟି ମୋର ହୃଦୟ ମଧ୍ୟଦେଇ ଆମାରେ ଲିପିବଦ ହୋଇଗଲା । ମୋର ମନେହେଲା ଯେ ଏହି ବହିଟି ମୁଁ ପୁନର୍ବାର ଜୀବନରେ ପାଇବି କି ନାହିଁ ? ତେଣୁ ଏହାକୁ ଲେଖି ରଖିବା ଆବଶ୍ୟକ ଏବଂ ସଂଗେ ସଂଗେ ଲେଖିବା ଆରୟ କଲି । ତା'ପରେ ଯେତେବେଳେ ଫେରାଇବା କଥା ଉଠିଲା- ''ସେ କହିଲେ - ଡୁମେ ସେହି ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦଙ୍କ ଲୋକସାହିତ୍ୟ ଗ୍ରନ୍ଥ ଦୁଇଟି ପାଖରେ ରଖ ଏବଂ ମୋତେ କେବଳ 'ମା' ପୃଞ୍ଚକଟି ଫେରାଇଦିଅ । କାରଣ ତାହା ମୋତେ ବାବାଜୀ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ଭାବେ ଦେଇଛନ୍ତି ।'' ଆମର ଆନନ୍ଦ କହିଲେ ନ ସରେ ... ଏବଂ ମୁଁ କହିଲି - 'ମା' ପୃଞକଟିକୁ ମୁଁ ଲେଖିସାରିଛି । କାରଣ ଏହା ଏକ ଅମୁଲ୍ୟ ପୃୟକ । ଯୋଗଜୀବନ ପାଇଁ ଏହାର ପତ୍ୟେକ ଧାଡ଼ି ଅତ୍ୟନ୍ତ ମୁଲ୍ୟବାନ । ସର୍ବୋପରି ଭାବରେ 'ମା' ପୁଞ୍ଚକର ପଥମ ଅଧ୍ୟାୟ, ଯେଉଁଥିରେ ଆଧ୍ୟାତ୍ସିକ ଜୀବନ ନିମନ୍ତେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବଦ୍ଗୀତା ପରି ଏକ ଯୋଗଶାସ୍ତ ଏବଂ ଏଥିରେ ପତ୍ୟେକ ନିୟମ ରହିଛି । ଏଣ ଏହାକୁ ମୁଁ ପତ୍ୟେକ ଦିନ ପଢ଼ି ଯୋଗ ଅଭ୍ୟାସ କରିବି ।

ସେହି ସମୟରେ ମୋର ତୀବ୍ର ଆଗ୍ରହ ଦେଖି ସେ ନୀଳମଣି ମଉସାଙ୍କୁ ମୋ ବିଷୟରେ କହିଲେ । ନୀଳମଣି ମଉସା ଶୁଣି କହିଲେ - ''ସେ ଯଦି ଏତେ ଆଗ୍ରହ ହେଉଛି ତେବେ ସେ ଆମର ଟ୍ରେନିଂ ଶିବିରକୁ ଥରେ ଯାଇ ଅଭିଜ୍ଞତା ହାସଲ କରୁ । ଭବିଷ୍ୟତରେ ଶିକ୍ଷକତା କରିବ କି ନାହିଁ ତାହା ଦ୍ୱିତୀୟ କଥା ... ।''

ଏହାଶୁଣି ମୋର ମନ ଉଡ଼ୁଥାଏ ଶିବିର ଯିବା ପାଇଁ କେବଳ କିପରି ଏକ ବନ୍ଧନଗ୍ରଞ୍ଚ ଜୀବନରୁ ମୁକ୍ତି ମିଳିବ ... ! କିନ୍ତୁ ଘରେ କେହି ଛାଡ଼ିବା ପାଇଁ ପ୍ରଞ୍ଚୁତ ନୁହଁତ୍ତି । ସେତେବେଳେ ନୀଳମଣି ମଉସା ଗୋଟିଏ ଶ୍ରୀମା'ଙ୍କର Calendarଟିଏ ଆମକୁ ଦେଇଥାନ୍ତି ଏବଂ ମୁଁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଦିନ ସେହି Photo ପାଖରେ ଠିଆ ହୋଇ ମା'ଙ୍କୁ କହୁଥାଏ ଯେ ମୋତେ ଘରୁ ଯିବାପାଇଁ ଅନୁମତି ମିଳୁ ... । ୨୦/୨୧ ଦିନ ପାଇଁ ଥରେ ଏହି ଭିତରୁ ବାହାରିଗଲେ ଆଗକୁ ଆଗକୁ ଭଗବାନଙ୍କ ପଥ ଦେଖାଯିବ ... । ସତକୁ ସତ ଘରେ ସମସ୍ତେ ରାଜି ହୋଇଗଲେ ଏବଂ ଏଇ ଭିତରେ ଦିବାକର ଭାଇଙ୍କ ସହିତ ଯିବାପାଇଁ ଯୋଗାଯୋଗ ପତ୍ରରେ ଚାଲିଥାଏ । ଶେଷରେ ଦିବ୍ୟକନନୀଙ୍କର କୟ ହେଲା ଏବଂ ସାନଭାଇ ମୋତେ ନେଇ କୋରାପୁଟରେ ଛାଡ଼ିଦେଇ ଆସିଲା । ସେଠାରୁ ମୁଁ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ସହିତ ମିଶି ଇନ୍ଦ୍ରାବତୀ ଗଲି ।

ଇନ୍ଦ୍ରବତୀରେ ମଧ୍ୟାହ୍ନ ସମୟରେ ଆମେ ସମଞ୍ଚେ ପହଞ୍ଚଳୁ । ଏହା ବ୍ରହ୍ମପୁରଠାରୁ ଅନେକ ଦୂର ... । ଜନ୍ମରୁ ଘର, ପରିବାର ଛାଡ଼ି କେଉଁଆଡ଼େ ଯାଇନଥିଲି । ପ୍ରଥମ ଥର ପାଇଁ ଘର ଛାଡ଼ି ଯାଇଥାଏ । ମୋର ସମଞ୍ଚଙ୍କ ପ୍ରତି ଏବଂ ଏହି ଗତାନୁଗତିକ ପୃଥିବୀ ପ୍ରତି ଏକ ତୀବ୍ର ଅଭିମାନ ଥାଏ ... । ତାହାହେଲା ଯେ, ମୁଁ ସମଞ୍ଚଙ୍କୁ ଛାଡ଼ି ଚାଲିଯିବି ଏବଂ କେବଳ ଭଗବାନଙ୍କ ପାଇଁ ଜୀବନ ବଂଚିବି ..., ସାଧନା କରିବି ଏବଂ ଏକ ଆଶ୍ମରେ ରହିବି ...। ଏହିପରି ସବୁ ଅଜବ ଭାବନା ପିଲାଦିନରୁ ଥାଏ । ପିଲାଟି ଦିନରୁ ଦୁଇଭଉଣୀ ବସି ସବ୍ରବେଳେ ଭଗବାନଙ୍କ ବିଷୟରେ ଆଲୋଚ୍ନା କରୁ ଏବଂ ନିଷ୍ପଭି ନେଉ ଯେ- ଆମେ ବଡ଼ ହେଲେ ଏକ ଆଶ୍ମ କରିବା ଏବଂ ସେଠାରେ ରହି ସମୟଙ୍କୁ ଭଲପାଇବା ଏବଂ ସମୟଙ୍କର ସେବା କରିବା । ଭଗବାନ ହିଁ ଏକମାତ୍ ସତ୍ୟ ଏବଂ ଆମର ଏକମାତ୍ ବନ୍ଧ୍ ... ଏମିତି ଅନେକ କିଛି । ସବୁ ସମୟରେ ଆମେ ଧଳା ରଙ୍ଗର ପୋଷାକ ପିଦ୍ଧିବାକୁ ଭଲ ପାଉଥିଲୁ ...। ବିବାହ, ଘରସଂସାର ଏହିସବୁ ଚିନ୍ତା ଆଡ଼କୁ ଅକ୍ଥ ଟିକିଏ ବି ଆଗୁହ ନଥିଲା ...। ସାଧୁ, ସଛ ଓ ଦିବ୍ୟବ୍ୟକ୍ତିତ୍ୱ ସଂପନ୍ନ ମଣିଷମାନଙ୍କୁ କେବଳ ଭଲ ଲଗୁଥିଲା ...। ଅବଶ୍ୟ ଏହା ପରର କଥା ... । ବର୍ତ୍ତମାନ ସଂପୂର୍ତ୍ତ ଏକାକୀ ଇନ୍ଦ୍ରାବତୀରେ ... । ସମୟଙ୍କର ନୃଆ ନୃଆ ମୁହଁ ... । କିନ୍ତୁ ସମୟଙ୍କୁ ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟ ଭାବରେ ଅତି ଆପଣାର ମନେ ହେଉଥିଲା । ମୋତେ ସେଠାରେ ସମୟେ ଦେଖୁ ଦେଖୁ ଖୁବ୍ ଭଲ ପାଇଲେ ଏବଂ ତାହା ଏକ ଦିବ୍ୟପ୍ରେମ ଉପରେ ପ୍ରତିଷିତ ଥିଲା ...। ଏତେସବୁ ସତ୍ତ୍ୱେ ମୁଁ କିନ୍ତୁ କେବଳ ଭିତରେ ଖୋଳୁଥାଏ ଶୀମା ଓ ଶୀ ଅରବିନ୍ଦଙ୍କୁ ...।

ସଂଧା ହେଲା ଏବଂ ଆମେ ସମୟେ ଧାନଗୃହକୁ ଗଲୁ । ମା'ଙ୍କର ଏକ ସୁନ୍ଦର Music ବାକିଲା ଧାନ ସମୟରେ ଏବଂ ଅପୂର୍ବ ବାସ୍ନା ଭରି ରହିଥିଲା ସେହି ଗୃହରେ ... । ମୁଁ ତ ଧାନରେ ପୂର୍ବରୁ ଅଭ୍ୟୟ ଥିଲି । ଧାନରେ ବସିଗଲି ... । ଧାନ ପରେ ସମୟେ ଉଠିଗଲେ ଏବଂ ମୁଁ କିନ୍ତୁ ସେଠାରେ ବସି ରହିଥାଏ ... । ମା'ଙ୍କୁ ପଚାରୁଥାଏ ବସି, ମୋର ଏକାକୀ ଜୀବନର ପରିଚ୍ୟ ଓ ଭବିଷ୍ୟତ ... ।

ତା'ପରେ ଜଣେ ଭାଇ ଆସି ମୋତେ ଡ଼ାକିଲେ

Programmeକୁ ଯିବା ନିମନ୍ତେ... ଏବଂ ମୁଁ ଗଲି...। ଭିତରେ ଖୁବ୍ ଡର ଲାଗୁଥାଏ ... । ଏତେ ନୃଆ ଲୋକଙ୍କ ପାଖରେ ମୁଁ ସଂପୂର୍ଣ ଏକୁଟିଆ ... । ସେତେବେଳେ ମୁଁ ଖୁବ୍ ଲାଜକୁଳୀ ଥିଲି ଏବଂ ଧୀରେ ଧୀରେ ଚାଲୁଥିଲି ...। କାରଣ ଆମେ ବେଶୀ ଲୋକଙ୍କ ସାଙ୍ଗରେ ପିଲାଦିନରୁ ମିଶି ନଥିଲୁ । ପାଠପଢ଼ା ବ୍ୟତୀତ କୌଣସି କାର୍ଯ୍ୟକ୍ରମରେ ଯୋଗଦେବାକୁ ଆମକୁ ଘରେ ଅନୁମତି ମିଳୁନଥିଲା । ଏହିସବୁ ସଭ୍ପେ ମୁଁ ନିର୍ଭୀକ ହେବାକୁ ଚ଼େଷ୍ଟା କରୁଥାଏ । କିଏ ମୋତେ ମୋ ନାଁ ଧରି ଡାକିଦେଲେ ମୁଁ ଡ଼ିରଯାଏ । କାଳେ କ'ଶ ଭୁଲ ହୋଇଗଲା ନା କ'ଣ ? ଭିତରେ ଖୁବ୍ ଡ଼ର ଏବଂ ମୁଁ କେବେ ସେଠାରେ ହସ୍ତନଥିଲି ...। ଏହିସବୁ ଭାବିବା ସମୟରେ ମୋତେ ସଂଧା କାର୍ଯ୍ୟକ୍ରମରେ ନିଜ ଅନୁଭୃତି କହିବା ପାଇଁ ଜଣେ ଭାଇ ଡାକିଲେ । ବିଷୟ ଥିଲା-''କିପରି ଏଠାକୁ ଆସିଲ ?'' ମୁଁ ଅତିକଷ୍ଟରେ ଗଲି ଏବଂ ହ୍ଦୟ ସନ୍ଦନ ଏତେବେଶୀ ବଢ଼ିଯାଇଥିଲା ଯେ ଅନୁଭୃତି କହିବା ସମୟରେ କୃତଜ୍ଜତାର ଅଶୁ ଝରିଆସିଲା ଆଖିରୁ ...। ବୋଧହୁଏ ବାବୁଲି ଭାଇ, ପଞ୍ଚାନନ ଭାଇ ବସିଥାନ୍ତି ...। ମୁଁ କାହାକୁ ଏତେବେଶୀ ଜାଶିନଥିଲି ... । ଧୀରେ ଧୀରେ ଅନାଦି ଭାଇଙ୍କ ସହିତ ସାକ୍ଷାତ ହେଲା ଏବଂ ମୁଁ କିଛି ଦିନ ପରେ ସମୟଙ୍କୁ ମୋର ହୃଦୟରେ ଏହି ଦିବ୍ୟ ପରିବାରକୁ ଗହଣ କରିନେଲି ।

ପ୍ରତ୍ୟେକ ସକାଳ ଓ ସଂଧାରେ ମା' ଓ ପ୍ରଭୁଙ୍କ ସହିତ ମୋର ଦିବ୍ୟମିଳନ ହେଉଥାଏ ... । ଏପରି ଏକ ଦିବ୍ୟ ଅଭିଜ୍ଞତା ଓ ଅନୁଭୂତି ସେହି ଶିବିରରେ ମୋର ଅନୁଭୂତ ହେଲା, ତାହା ଶବ୍ଦରେ ବର୍ଣ୍ଣନା କରିବା ସୟବ ନୁହେଁ ... । ଧୀରେ ଧୀରେ ମା' ଓ ପ୍ରଭୁ ମୋ ଭିତରେ ପ୍ରବେଶ କରୁଥାନ୍ତି ଏବଂ ମୋର ସମଗ୍ର କୀବନର ପରିଚ୍ୟ ଓ ମାନଦଣ୍ଡ ବଦଳିବାକୁ ଆରୟ କଲା ... । ଏପରି ଗଭୀର ପ୍ରତ୍ୟୟ ଆସିଲା ଯେ, ଯଦି କଣେ ଆଧ୍ୟାତ୍ପିକ ଜୀବନ ବଂଚିବାକୁ ପ୍ରୟାସ କରିବ, ତେବେ ଆମର ଏତେ ବଡ଼ ମାତୃ ପରିବାର, ଯେଉଁ ପରିବାର ଭିତରେ ଦିବ୍ୟପ୍ରେମ ଓ ସ୍କନ୍ଦନ ଭରି ରହିଛି; ତାହାହିଁ ସର୍ବୋଉମ ଭାବରେ ଆମକୁ ତାଙ୍କ ନିକଟରେ ପହଞ୍ଚାଇ ଦେବାରେ ନିଣ୍ଟିତ ସହାୟତା କରିବ ।

ସବୁଠାରୁ ବଡ଼ ଆନନ୍ଦର ବିଷୟ ଯେ, ମୁଁ ସେଠାରୁ ଅନେକ ଶ୍ରୀମା, ଶ୍ରୀଅରବିନ୍ଦଙ୍କ ରଚ଼ିତ ପୁଞ୍ଚକ ସଂଗରେ ଧରି ଫେରିଥିଲି । ତାହାହିଁ ମୋ ପାଇଁ ଏବେ ବି ସର୍ବୋଭମ ସଂପଦ ହୋଇ ରହିଛି । ସେଠାରେ ଥିବା ସମୟରେ ମୁଁ କାହାରି ସହିତ କଥାବାର୍ଭା କରୁନଥିଲି ଏବଂ କଥା ହେବାର ଅଭ୍ୟାସ ମଧ୍ୟ ପୂର୍ବରୁ ନଥିଲା...। କେବଳ ମୁଁ ସବୁ ସମୟରେ ମା' ଓ ଶ୍ରୀଅରବିନ୍ଦଙ୍କ ପୃଞ୍ଚକ ପଢ଼ୁଥିଲି ...।

ମୁଁ ଗୋଟିଏ ବହି ସେଠାରେ ପଢ଼ିଲି -ଶ୍ରୀମା'ଙ୍କର 'ଦୁଃସାହସିକ ଅଭିଯାନ' ବିଷୟରେ... । ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦଙ୍କର ''ନିମନ୍ତ୍ରଣ'' କବିତା ମଧ୍ୟ ପଢ଼ିଲି । ତାହା ମୋ ହୃଦୟକୁ ଖୁବ୍ ସର୍ଶ କରିଥିଲା ... । 'କାରାକାହାଣୀ', ଶ୍ରୀମା'ଙ୍କର ଧ୍ୟାନ ଓ ପ୍ରାର୍ଥନା, ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦ ଆଶ୍ରମ ପ୍ରଭୃତିପୁଞ୍ଚକ ମୋତେ ଗଭୀର ଭାବରେ ହୃଦୟରେ, ପ୍ରାଣରେ ଦିବ୍ୟ ଆନନ୍ଦ, ଶାନ୍ତି ଓ ଶକ୍ତି ଭରିଦେଇଥିଲା ... ।

ସବୁଠାରୁ ଶ୍ରୀମା'ଙ୍କର ''ଦୁଃସାହସିକ ଅଭିଯାନ''...। ମୋର ସମଗ୍ର ଜୀବନର ଚ଼ିନ୍ତା ଓ ପଥକୁ ବଦଳାଇଦେଲା ...।

-''କେତେକ ଲୋକ ଅଛନ୍ତି ଯେଉଁମାନେ ଦୁଃସାହସିକ ଜୀବନଯାତ୍ରାକୁ ଭଲ ପାଆନ୍ତି । ସେଇମାନଙ୍କୁ ହିଁ ମୁଁ ଡ଼ାକୁଛି ଏବଂ କହୁଛି -''ଦେଖ! ଏହି ଦୁଃସାହସିକ ଜୀବନଯାତ୍ର। ପାଇଁ ମୁଁ ତୃୟମାନଙ୍କୁ ନିମନ୍ତଣ କଲି।''

ଆମ ପୂର୍ବରୁ ଅନ୍ୟମାନେ ଯାହାସବୁ ଆଧାତ୍ୟିକ କାର୍ଯ୍ୟ କରିଯାଇଛନ୍ତି ତାହାକୁ ପୁନରାବୃତ୍ତି କରିବାର ପୁଶ୍ନ ଏଠି ଉଠୁନାହିଁ, କାରଣ ଆମର ଆଧାତ୍ିକ ଅଭିଯାନ ତା' ପରଠାରୁ ଆରୟ । ଏହା ଏକ ନୃତନ ସର୍ଜନାର ପ୍ରଶ୍ନ, ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ନୃତନ । ଏଥିରେ ଅନେକ ଅଦୃଷ୍ଟପୂର୍ବ ଘଟଣା ଆସିପାରେ, ଅନେକ ଆପଦ ବିପଦ ଆସିପାରେ, ବହୁ କଷ୍ଟ ଭୋଗିବାକ୍ ପଡ଼ିପାରେ -ଯାହାକୁ କୁହାଯାଏ ବାୟବ ଦୃଃସାହସିକ ଅଭିଯାନ, ଯାହାର ଲକ୍ଷ୍ୟ ହେଉଛି ନିର୍ଣ୍ଣିତ ବିଜୟ । କିନ୍ତୁ ସେଠାକୁ ଯିବାକୁ ବାଟ ଆମକୁ ଜଣାନାହିଁ । ସେହି ଅଜଣା ରାଜ୍ୟକୁ ବାଟ ଖୋଜି ଖୋଜି ସୋପାନ ପରେ ସୋପାନ ଅଗ୍ରସର ହେବାକୁ ହେବ । ଆମେ ଏପରି କିଛି କରିବାକୁ ଚାହୁଁଛୁ, ଯାହା ଏହି ଉପସ୍ଥିତ ବିଶ୍ୱରେ ଆଗରୁ କେବେ କରାଯାଇ ନାହିଁ ଏବଂ ଏହାପରେ ମଧ୍ୟ ଏହି ଭାବରେ ହେବ ନାହିଁ । ଯଦି ଏହା ତୁମକୁ ଭଲ ଲାଗେ... ତେବେ ଠିକ୍ ଅଛି, ଆମ ସଙ୍ଗେ ଏକାଠି ଚାଲ । ଆସନ୍ତା କାଲି ତୁମର କ'ଣ ହେବ - ମୋର କିଛି ଧାରଣା ନାହିଁ ।

ଆଗରୁ ଯାହାସବୁ ଦେଖାଯାଇଛି, ଆଗରୁ ଯେଉଁସବୁ ଉପାୟ ବାହାର କରାଯାଇଛି, ଆଗରୁ ଯାହାସବୁ ଗଠନ କରାଯାଇଛି, ସେସବୁକୁ ପଛକୁ ପକାଇଦିଅ, ତା'ପରେ ... ସେଇ ଅକଣା ରାଜ୍ୟକୁ ଯାତ୍ରା ଆରୟ କରିଦିଅ ଏବଂ - ଯାହାକିଛି ଘଟିବାର ଘଟୁ । ବାସ୍ - ଏହାହିଁ ।''

ଆମର ଏହି ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଜୀବନ ଏକ ଦୁଃସାହସିକ

ଜୀବନ ଏବଂ ଏହା ଏକ ନିଶ୍ଚିତ ଭାବରେ ଅଭିଯାନ ...।

ଏହାପରେ ସୋପାନ ପରେ ସୋପାନ ଏଇ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅତିକ୍ରମି ଚାଲିଛି । ପ୍ରତ୍ୟେକ ମୁହୂର୍ତ୍ତରେ ମା' ଓ ପ୍ରଭୁଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ବିଡିଚାଲିଛି ଦିନ ପରେ ଦିନ ଜୀବନରୁ ମହାଜୀବନ ଆଡ଼କୁ ... । ଏହି ''ଶିକ୍ଷକ ପ୍ରଶିକ୍ଷଣ'' ଯେ ଏକ ସଚ୍ଚେତନ ମଣିଷର ଆତ୍ଯାକୁ ମହାଜୀବନରେ ପରିଣତ କରିଦେଇ ପାରିବ, ତାହା କିଏ କହିପାରିବ... ? Savitriରେ ପ୍ରଭୁ ଲେଖିଛନ୍ତି-

-"It is a channel, not the source of all.

The cosmos is no accident in time;

There is a meaning in each play of Chance,

There is a freedom in each face of fate."

Savitri - P-271

ଏହିପରି ପ୍ରଶିକ୍ଷଣରୁ ଫେରି କିଛିଦିନ ବିତିଯିବା ପରେ ଚେତନା ଏହି କଗତ ଭିତରେ ରହୁନଥାଏ, କେବଳ ଅନ୍ତରାତ୍ୟା ଖୋକୁଥାଏ ଏକ ଦିବ୍ୟ ପରିବେଶ, ଯାହା ଭିତରେ ସେ ତା'ର ଦିବ୍ୟ ଉପସ୍ଥିତିକୁ ନ ହରାଇ ପୁନଶ୍ଚ ତାହାଙ୍କ ଭିତରେ ନିମଜିତ ହୋଇଯାଇ ପାରିବ । ସବୁ ସମୟରେ ସମଗ୍ର ଆଧାର ଆରାଧନାମଗ୍ନ ହୋଇ ଉର୍ଦ୍ଧକୁ ଉଠିଯାଉଥାଏ ଏବଂ ଏକାକୀ ଧ୍ୟାନୟ ହେବାରେ ଯେଉଁ ଆନନ୍ଦ, ଆଉ କେଉଁ କାର୍ଯ୍ୟ ଭିତରୁ ମିଳୁନଥାଏ ...। ଏହି ଭିତରେ ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦ ଆଶ୍ରମର ପୂକ୍ୟ ବାବାଳୀ ମହାରାଜଙ୍କ ସହିତ ଚିଠିର ଆଦାନପ୍ରଦାନ ଲାଗି ରହିଥାଏ।

ସମଗ୍ର ଓଡ଼ିଶା ମାତୃପରିବାରର ଭାଇ, ଭଉଣୀଙ୍କ ସହ ନିବିଡ଼ ସଂପର୍କ ବୃଦ୍ଧି ପାଇ ଚାଲିଥାଏ । ୧୯୮୮ ମସିହା ଶେଷ ପର୍ଯ୍ୟାୟରେ ବ୍ରହ୍ମପୁର ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦ ପୂର୍ଣ୍ଣାଙ୍ଗ ଶିକ୍ଷାକେନ୍ଦ୍ରକୁ ଯିବା, ଆସିବା କରୁଥାଏ । ତା'ପରେ ସେମାନେ ମୋତେ ଏକ Schoolର Vacancy Postରେ କିଛି ମାସ ରହି ଶିକ୍ଷକତା କରିବା ପାଇଁ କହିଲେ ଏବଂ ମୁଁ ଅତି ଆଗ୍ରହରେ ଏହା ଗ୍ରହଣ କଲି । ୧୯୮୯ ମସିହା ଜାନୁୟାରୀ ୨୪,୨୫,୨୬୩ ଦିନ ଧରି ବ୍ରହ୍ମପୁର ପୂର୍ଣ୍ଣାଙ୍ଗ ଶିକ୍ଷାକେନ୍ଦ୍ରଠାରେ ନିଖିଳ ଉତ୍କଳ ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦ ମହିଳା ପାଠଡ଼କ୍ର ସମ୍ମିଳନୀ ଅନୁଷିତ ହେଉଥାଏ । ସେଥିରେ ବଡ଼ ଭଉଣୀ ଜୟଶ୍ରୀ ମିଶ୍ରଙ୍କୁ ବକ୍ତା ରୂପେ ନିମନ୍ତ୍ରଣ ମିଳିଥାଏ ... । ମୁଁ ମଧ୍ୟ ସେତେବେଳେ ସକ୍ରିୟ ଭାବରେ ସବୁ କାର୍ଯ୍ୟକ୍ରମରେ ଅଂଶଗ୍ରହଣ କରୁଥାଏ । କେବଳ ଏକ ଦିବ୍ୟ ଅନୁଭବ ଆସୁଥାଏ ଯେ, ଶ୍ରୀମା, ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦ ଆମ ଜୀବନ ଭିତରେ ପ୍ରବେଶ କରି ଆମକୁ ତାଙ୍କର ସନ୍ତାନ ରୂପରେ ଗ୍ରହଣ କରି ସାରିଛନ୍ତି । ଏଣୁ ଆଉ ବିଶେଷ ଚିନ୍ତା ନାହିଁ ... ।

ଶ୍ରୀମା'ଙ୍କ କୃପାରୁ ୧୯୮୯ ଫେବୃୟାରୀ ୨୧ରେ ଦୁଇଭଉଶୀ ପଞ୍ଚିତ୍ରରୀରେ ପାଦଦେଇ ମହାସମାଧିକୁ ସର୍ଶ କରିବା ପରେ ଯେଉଁ ତୀବ୍ର ଅଭିଜ୍ଞତା ହୋଇଥିଲା, ତାହା ସମଗ୍ର ଭାବରେ, ସମଗ୍ର ସଭାକୁ ପୂର୍ଷଭାବରେ ଅଧିକାର କରିନେଲା ଏବଂ ପ୍ରଦାନ କଲା ଏକ ''ଦିବ୍ୟ ଜୀବନ'' ... । ଏହାପରେ ସକଳ ଦୁଃଖ ଆନନ୍ଦରେ ରୂପାନ୍ତରୀତ ହେଲା । ସକଳ ଶୂନ୍ୟତା ପୂର୍ଷ୍ଣତା ଲାଭ କଲା । ଅନ୍ତର ଭିତରେ ଆଉ କୌଣସି ବାହ୍ୟ ଜଗତ ପ୍ରତି ଏତେ ଟିକିଏ ବି ଆକର୍ଷଣ ନଥିଲା ... । ବର୍ତ୍ତମାନ ଆତ୍ମାରେ କେବଳ ତପସ୍ୟା ହିଁ ତପସ୍ୟା ... ।

୧୯୯୦ ମସିହା ମେ ୧୨ ତାରିଖରେ ପରମପ୍ରଭୁଙ୍କର ଦେହାଂଶ ପ୍ରତିଷା ଦିବସ ଆସି ଉପସ୍ଥିତ ହେଲା ... । ବର୍ତ୍ତମାନ ବ୍ରହ୍ମପୁରଠାରେ 'ଶ୍ରୀଅରବିନ୍ଦ ଭବନ'ରେ ପରମପ୍ରଭୁ ୟୂଳଭାବରେ ଅବସ୍ଥାନ କରିବେ । ତାଙ୍କର ବିଦ୍ୟାଳୟରେ ଏ ଆତ୍ପାର ପ୍ରଥମେ ପ୍ରବେଶ ଏବଂ ପ୍ରଭୁଙ୍କର ସେହି ସମୟ ଭିତରେ ଦିବ୍ୟ ପରବର୍ତ୍ତୀ ସମୟରେ ନିଜର ଅସହାୟତାର ସକ୍ଷୁଖୀନ ହୋଇ ଗତାନୁଗତିକ ପୃଥିବୀକୁ ପ୍ରତ୍ୟାବର୍ତ୍ତନ କରିଛନ୍ତି । ତଥାପି ଏହିସବୁ ଭିତରେ 'ପ୍ରଭୁ' ତାଙ୍କର ଦିବ୍ୟ କର୍ମକୁ ୟୂଳ ଓ ସୃଷ୍ମ ଭାବରେ ଆଗକୁ ନେଇ ଚାଲିଛନ୍ତି । କୌଣସି ସମୟରେ ଏକାକୀତ୍ୱର ଅନୁଭବ ଆସିନାହିଁ, ଅସହାୟତାର ପ୍ରଶ୍ନ ଉଠୁନାହିଁ ... । କାରଣ ପ୍ରତ୍ୟେକ ମୁହୂର୍ତ୍ତରେ 'ସେ' ହିଁ ଅତି ନିବିଡ଼ ଭାବରେ ଭିତରେ ଓ ବାହାରେ ରହିଛନ୍ତି ଏବଂ ପ୍ରଭୁଙ୍କର ଦିବ୍ୟ ଉପସ୍ଥିତି ହିଁ ଏକମାତ୍ର ସତ୍ୟ ହୋଇ ଅନ୍ତରର ଗଭୀର ପ୍ରଦେଶରେ ଅଫୁରନ୍ତ ଶକ୍ତି ଓ ପ୍ରେରଣା ଦେଇଚାଲିଛନ୍ତି । ପ୍ରଭୁଙ୍କର ଏହି 'ମନ୍ତ୍ର' ଭିତରେ ଜୀବନ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣତା ଲାଭ କରୁଛି-

-"One man's perfection still can save the world." (Savitri -P-531)

ସମୟ କୀବନ ବ୍ୟାପୀ ଅଜ୍ଞାତସାରରେ, ପୂର୍ବାଭାସ ନ ପାଇ ମଧ୍ୟ ଏଇ ଆତ୍ଯା ଆନନ୍ତୱଙ୍କ ପଥରେ ସନ୍ଧାନ କରିଚାଲିଛି ... । ଜନ୍ମ ପରେ ଜନ୍ନ ଅତିବାହିତ ହୋଇ ସକଳ କାମନା/ବାସନା, ସକଳ ଉସ୍ଥାହ/ଅବସାଦ, ସକଳ ଆଶା ଓ ନିରାଶା, ସକଳ ଯନ୍ତ୍ରଣା ଓ ଆନନ୍ଦ ମଧ୍ୟରେ ସେ କେବଳ ଭଗବାନଙ୍କୁ ହିଁ ଖୋଜିଛି । ପ୍ରଭୁ ଓ ଦିବ୍ୟଜନନୀଙ୍କୁ ପାଇବା ପରେ ତା'ର ଆତ୍ଯା ପରମଶାନ୍ତି ଓ ଆତ୍ପତ୍ତସ୍ତି ଲାଭ କରିଛି ଏବଂ ପ୍ରତ୍ୟେକ ମୁହୂର୍ତ୍ତରେ ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟ ହୋଇଛି ଯେ, ପ୍ରଭୁଙ୍କୁ ପାଇବା ନିମନ୍ତେ କେତେ ଯନ୍ତଣା, କଷ୍ଟ ଓ ସଂଘର୍ଷ ଭିତରେ ତାର ଭାବାବେଗ ଦିବ୍ୟ ଓ ଅଦିବ୍ୟର କେତେ ଯେ ଅଭିଜ୍ଞତା ଲାଭ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ ହୋଇଥିଲା ଏବଂ ତାହା ସମଗ୍ର ଜୀବନର ମୋଡ଼କୁ ବଦଳାଇ ଦେଲା...।

ଏକ ଅଖଣ୍ଡ ତପସ୍ୟା ଭିତରେ ଏହି ଆତ୍ସା ଯେତେବେଳେ ବିଜୟକୁ ଭେଟିଛି ନିଜ ଅନ୍ତରସ୍ଥ ଭଗବାନଙ୍କ ସହ ବିଯୁକ୍ତ ହୋଇ; ସେତେବେଳେ ଏକ

ଆଗମନ -ଏହାଥିଲା ଏକ ଅବିସ୍ମରଣୀୟ ସମୟ ଓ ପ୍ରଭୁଙ୍କୁ ସ୍ପର୍ଶ କରିବାର ପରମ ସୁଯୋଗ ଏବଂ ଏହାଥିଲା ଏକ ମହାଯୋଗାଯୋଗ ... । ଏହିସବୁ ଭିତରେ ଦିବ୍ୟଜନନୀ ତାଙ୍କର ଦିବ୍ୟ ଆନନ୍ଦ ମଧ୍ୟରେ ଆଗକୁ ଆଗକୁ ମାର୍ଗଦର୍ଶନ କରୁଥାନ୍ତି ଏବଂ ସମଗ୍ର ଭାବରେ ଅନ୍ତର ଓ ବାହ୍ୟ ଜୀବନର ସକଳ ଭାର ଗ୍ରହଣ କରୁଥାନ୍ତି । ଭଗବଦ୍ଗୀତାରେ ଭଗବାନଙ୍କର ବାଣୀ--''ଅନନ୍ୟାଣ୍ଟିନ୍ୟନ୍ତୋ ମାଂ ଯେ କନାଃ ପର୍ଯୁ୍ୟପାସତେ । ତେଷାଂ ନିତ୍ୟାଭିଯୁକ୍ତାନାଂ ଯୋଗକ୍ଷେମଂ ବହାମ୍ୟହମ୍ ।''

ଅର୍ଥାତ୍ - ହେ ଅର୍ଜୁନ ! ଯେଉଁ ଭକ୍ତମାନେ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ବିଷୟ ଚ଼ିନ୍ତା ନ କରି କେବଳ ମୋତେ ହିଁ ଚ଼ିନ୍ତା କରନ୍ତି, ମୋର ଅତ୍ୟନ୍ତ ଅନୁରକ୍ତ ସେହି ଭକ୍ତର ଯୋଗକ୍ଷେମର ଦାୟିତ୍ୱ ମୁଁ ବହନ କରିଥାଏ ।

ସେହିପରି ଦିବ୍ୟକନନୀ ସମଗ୍ର ଦାୟିତ୍ୱ ନେଇ ଆମକୁ ତାଙ୍କର କର୍ମ କରିବା ନିମନ୍ତେ ପ୍ରଷ୍ତୁତ କରୁଥାନ୍ତି ...। ଏହି ସମୟ ଭିତରେ ଅନେକ ପରିବର୍ତ୍ତନ ମଧ୍ୟଦେଇ ଆମେ ଅଗ୍ରସର ହେଉଥାଉ - କର୍ମ ଓ ସ୍ଥାନର ପରିବର୍ତ୍ତନ ମଧ୍ୟଦେଇ .....

୧୯୯୧ ମସିହାରେ ତାଙ୍କରି ତପସ୍ୟା ନିମନ୍ତେ ଏକ ଛୋଟ ବିଦ୍ୟାଳୟଟିଏ ବ୍ରହ୍ମ ପୁର ର ହିଲ୍ପାଟଣାଠାରେ ଗଢ଼ି ଉଠିଲା । ଯେଉଁ ବିଦ୍ୟାଳୟ ଆଜି ''ଶ୍ରୀ ମାତ୍ୱନିକେତନ ଆଶ୍ରମ''କୁ ଜନ୍ନ ଦେଇଛି ଏବଂ ତା' ଭିତରେ ଅନେକ ସୟାବନା ଗୋପନରେ ଏବେବି ଅପେକ୍ଷା କରି ରହିଛନ୍ତି । କେତେକ ଦିବ୍ୟଆତ୍ମା ପ୍ରଭୁଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ନିଜକୁ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବରେ ଉସ୍ପର୍ଗ କରିଛନ୍ତି ଏବଂ ଦୀର୍ଘ ୨୫ ବର୍ଷ ଭିତରେ ଅନେକ ଆତ୍ମା ଏହି ଦୁଃସାହସିକ ଅଭିଯାନରେ ଯୋଗ ଦେବା ନିମନ୍ତେ ଆକର୍ଷିତ ହୋଇ ଆସି ଯୋଗ ଦେଇଛନ୍ତି ଏବଂ

ବିରାଟ ପରାଜୟର ସକ୍ଷୁଖୀନ ହୋଇଛି ଏବଂ ଯେତେବେଳେ ଏକ ବିରାଟ ପରାଜୟକୁ ଭେଟିଛି ନିଜ ଅନ୍ତରସ୍ଥଭଗବାନଙ୍କ ସହ ଆତ୍ମସ୍ଥ ହୋଇ; ସେତେବେଳେ ପରମ ବିଜୟକୁ ଲାଭ କରିଛି ।

ଏହି ଦୁଃସାହସିକ ଅଭିଯାନ ପଥରେ ଯାହାସବୁ ସଂଘର୍ଷ, କ୍ଲେଶ ଓ ନିରବଚ୍ଛିନ ପ୍ରୟାସ, ତାହା ଭଗବାନଙ୍କର ଦିବ୍ୟସାନ୍ନିଧ୍ୟର କରୁଣା ବଶରେ ପରିଶତ ହୋଇଛି ପରମ ସୌଭାଗ୍ୟରେ, ଯାହାକୁ ମୋର ସମଗ୍ର ସଭା ପ୍ରଭୁଙ୍କ ଚରଣରେ ଅର୍ପଣ କରି ନୀରବରେ ଦିବ୍ୟ ଆନନ୍ଦରେ ଆନନ୍ଦିତ ହୋଇ ଦିବ୍ୟପ୍ରେମରେ ପରିପ୍ଲାବିତ ହୋଇଉଠିଛି । ସକଳ ଦୁଃଖ ଓ ଯନ୍ତ୍ରଣା ପରିଶତ ହୋଇଉଠିଛି ଶାଶ୍ୱତ ଆନନ୍ଦ ଓ ପରମ ମୁକ୍ତିରେ ... ଏବଂ ଜୀବନ ରୂପାନ୍ତରୀତ ହୋଇଛି ମହା ଜୀବନରେ ...।

ଏହି 'ମୁଁ' ସଭାଟି ହଜିଯାଇଛି ଆନତ୍ୟଙ୍କ ଅନତ ବକ୍ଷରେ ... I

ଓଁ ତତ୍ ସତ୍ ...।

(ସଂପାଦିକାଙ୍କ ଲେଖନୀରୁ)



#### ଫେବୃୟାରୀ ୧୫, ୧୯୧୫

ହେ ସତ୍ୟରୂପୀ ଭଗବାନ ! ତୋ ପ୍ରକାଶ ନିମନ୍ତେ ଗଭୀର ବ୍ୟାକୁଳତା ସହ ବାରବାର କରି ତିନିବାର ମୁଁ ତୋତେ ଆବାହନ କରିଛି ।

ତା'ପରେ ସମଗ୍ର ସଭା ତାହାର ଅଭ୍ୟାସାନୁଯାୟୀ ତୋ ନିକଟରେ ନିଜକୁ ସଂପୂର୍ଷରୂପେ ସମର୍ପଣ କରିଦେଲା । ସେତେବେଳେ ଦେଖିଲି, ବ୍ୟଷ୍ଟିଗତ ମନୋମୟ, ପ୍ରାଣମୟ ଓ ଅନ୍ନମୟ ସଭା ଯେପରି ଧୂଳିରେ ଆବୃତ ହୋଇଛି, ଏବଂ ସେହି ସଭା ତୋ ସମ୍ମୁଖରେ ଆନତ ହୋଇ, ଭୂମି ଉପରେ ମଞ୍ଚକ ରଖି, ଧୂଳିଧୂସରିତ ହୋଇ କରୁଣ ଭାବେ ତୋତେ ପ୍ରାର୍ଥନା କଲା, ''ହେ ଭଗବାନ! ଧୂଳିଗଠିତ ଏଇ ଆଧାର ତୋ ପାଦତଳେ ସାଷ୍ଟାଙ୍ଗେ ପ୍ରଶତ, ସେ ପ୍ରାର୍ଥନା କରେ, ସତ୍ୟାଗ୍ନିରେ ସେ ଯେପରି ପୂର୍ଷଭାବେ ପ୍ରକ୍ୱଳିତ ହୋଇଉଠେ, ଏବଂ ଏକମାତ୍ର ତୋତେ ହିଁ ପ୍ରକାଶ କରିପାରେ ।'' ତା'ପରେ ତୁ ତାକୁ କହିଲୁ, ''ଉଠ ଛିଡ଼ାହୁଅ, ସମଞ୍ଚ ପ୍ରକାର ଧୂଳିରୁ ତୁ ମୁକ୍ତ ।'' ନିମିଷକ ମଧ୍ୟରେ ହଠାତ୍ ସମଞ୍ଚ ଧୂଳି ଝଡ଼ିପଡ଼ିଲା, ଯେପରି ଶରୀରରୁ ବସ୍ତ ଖସିପଡ଼େ । ତା'ପରେ ଆଧାର ହେଲା ସମୁନ୍ନତ, କିନ୍ତୁ ସେହିପରି ବସ୍ତ୍ରମୟ ଅଥଚ୍ ପ୍ରଖର ଜ୍ୟୋତିର୍ମୟ ।

\_ [ଧାନ ଓ ପ୍ରାର୍ଥନା ] **ଶ୍ରୀମା** 

# ଦିବ୍ୟ ଜୀବନ ସୟବ, ଏହା ଆମ ପାଇଁ ଏକ ଆହ୍ୱାନ ନୁହେଁ କି !

ଯୋଗନ କୁମାର

ଭଗବାନ ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟ ବା ଅସୟବ ପରିସର ମଧ୍ୟରେ ସୀମିତ ନ ଥାନ୍ତି । ଯାହା ମନୁଷ୍ୟ ନିକଟରେ ଅସୟବ ବୋଧ ହୁଏ ସେହି ଭଗବାନଙ୍କୁ ବାଦ୍ ଦେଇ ଏହି ମନୁଷ୍ୟ କ୍ଷଣିକ ପାଇଁ ତିଷ୍ଠି ରହିପାରିବ ନାହିଁ । ତେଣୁ ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟ ଓ ଅସୟବ ଶବ୍ଦରେ ହଜେଇ ଦେଇ ୟାଣୁ ଭାବରେ ଗୋଟିଏ ବିନ୍ଦୁରେ ଅଟକି ଯିବା ଏହି ମାନବ ପାଇଁ ଆଦୌ ବିଜ୍ଞତାର ପରିଚ୍ୟ ପ୍ରଦାନ କରି ନ ପାରେ । ତେବେ ଅନେକ ଜିଜ୍ଞାସୁର ପ୍ରଶ୍ନଦ୍ୱାରା ଏହା ବୁଝାଯାଇପାରେ ଯେ ଆମେ କ'ଶ ? କେଉଁଠୁ ଆସିଛେ ? ଆମର ଲକ୍ଷ୍ୟ କ'ଶ ? ପୁଣି ଆମେ କେଉଁଠାକୁ ଫେରିବା ? ଏସବୁର ରହସ୍ୟାତ୍ପକ ଉଉର ପ୍ରଭୁ ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦଙ୍କ ଭାଷାରୁ ଜାଣିହେବ ଯେପରି

"Its substance a pure gold ever the same But shaped into vessels for the spirit's use."

Savitri - 662

ଏହାର ବୟୁରାକି ସଦାସର୍ବଦା ଏକ ପବିତ୍ର ସୁବର୍ଣ୍ଣ । ପରବୁ ଆତ୍ପାର ବ୍ୟବହାର ଯୋଗ୍ୟ ପାତ୍ରରୂପେ ବିଦ୍ୟମାନ । ତେବେ ଏଥିରୁ ଷଷ୍ଟ ଅନୁମେୟ ଯେ ସୁବର୍ଣ୍ଣରୁ ସୁବର୍ଣ୍ଣ ପଦାର୍ଥ ସୃଷ୍ଟି ହେଲା ପରି ଆମେ ଭଗବାନଙ୍କଠାରୁ ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଥିବା ଗୋଟିଏ ଗୋଟିଏ କୀବାତ୍ପା, ତାଙ୍କର ଯନ୍ତ୍ରାଂଶ । ତାଙ୍କରି ବିଧାନକୁ ପାଳନ କରି ତାଙ୍କରି ଧାମକୁ ପ୍ରାପ୍ତହେବା ଏହି ପାର୍ଥ୍ବ ଜଗତକୁ ସ୍ୱର୍ଗୀୟ ଶାଶ୍ୱତ ଜଗତରେ ରୂପାନ୍ତର କରି ତାଙ୍କରି ଭଳି ହୋଇଉଠିବା ଜୀବନର ରହସ୍ୟ ।

"We came to her from a supernal Light By Light we live and to the Light we go."

Savitri - 601

ଆମେ ସେହି ପରମ ଆଲୋକ ଧାମରୁ ଆସିଛେ ।

ସେହି ଆଲୋକରେ ଜୀବନ ବଞ୍ଚ ପୁଣି ସେହି ପରମ ଦିବ୍ୟ ଆଲୋକକୁ ଫେରିବା । ଏହି ସୂଚନାଯୋଗ୍ୟ ମନ୍ତ୍ରଟି ସମୟ ଅସୟବ ଓ ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟ ଭାବଧାରାକୁ ଏଡାଇ ଦେଇ ସଞ୍ଚରିତ କରିଥାଏ ସତ୍ୟ ଓ ସୟାବନା ରୂପକ ବୀଜଟି ।

କହିବା ବାହୁଲ୍ୟ ଏହି ଯେ ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦଙ୍କ ଯୋଗ "ଏହି ପାର୍ଥ୍ବ ଜଗତରୁ ପଳାୟନ ବା ନିର୍ବାଣ ପଥେ ନୁହେଁ" ପରନ୍ତୁ ଏକ ବିରାଟ ଦୁଃସାହସିକ ପରିବର୍ତ୍ତନ ପଥେ ବା ରୂପାନ୍ତର ପଥେ ଏକ ମହାସଂଗ୍ରାମ । ତେଣୁ ପ୍ରଭୁଙ୍କ ଭାଷାରେ

"To fix the eternal's touch in time-made things, This is the law of all perfection here."

Savitri - 108

ଏହି କାଳନିର୍ମିତ ତନୁ ମଧ୍ୟରେ ଭଗବାନଙ୍କ ସ୍ପର୍ଶକୁ ଯୋଡ଼ିଦେବା ହେଉଛି ସାମଗ୍ରିକ ପୂର୍ଷ୍ଣତାର ବିଧାନ । ଏହି ପାର୍ଥ୍ବ ଜୀବନରୁ ସେହି ଉଚ୍ଚତର ଦିବ୍ୟଜୀବନକୁ ଉତ୍ତୋଳିତ ହୋଇ ରୂପାନ୍ତର ହେବାର ଲକ୍ଷ୍ୟସାଧନ । ସେଥିପାଇଁ ପ୍ରଭୁ ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦ କହିଛନ୍ତି

"Infinity put on a finite soul,
All ocean lived within a wandering drop,
A time-made body housed the Illimitable
To live this Mystery out our soul came here."

Savitri - 101

ଏହି ମହାନ୍ ରହସ୍ୟକୁ ଉନ୍ନୋଚନ କରିବା ପାଇଁ ଆମର ଆତ୍ପାସକଳ ଏହି ଧରାଧାମକୁ ଅବତରି ଆସିଛନ୍ତି । ସୟବତଃ ଏହି ପାର୍ଥ୍ବ ଅଜ୍ଞାନତାରୁ ଦିବ୍ୟ

ଜ୍ଞାନ ଆଡ଼କ୍ତ, ଅସତ୍ୟରୁ ପରମ ସତ୍ୟ, ମୃତ୍ୟୁରୁ ଚିର ଶାଶୃତ ଜୀବନ ଆଡ଼କୁ, ନିମ୍ନତର ମନ, ପ୍ରାଣ, ଶରୀରର ସ୍କନ୍ଦନରୁ ଉଚ୍ଚତର ଦିବ୍ୟ ସ୍କନ୍ଦନ ଆଡ଼କୁ ଏକ ଦୁଃସାହସିକ ଯାତ୍ରା କରିବାକୁ ଆମେ ଏଠାରେ ଜନ୍ମ ନେଇଛେ । ତେଣୁ ପତି ପାଦରେ, ପ୍ରତିଟି ଗତିବିଧିରେ ଆମକୁ ଏକ ଅନ୍ତର୍ଯୋଦ୍ଧା ହୋଇ ଜୀବନ ବଞ୍ଚବାକ୍ର ହେବ । ନିମ୍ନ ପ୍ରକୃତିର ଯେଉଁ ସବୁ ଇନ୍ଦ୍ରକାଲ ଦିବ୍ୟ ୟୁଲିଙ୍ଗ ଆତ୍ପାକୁ ଆବୃତ କରି ଆମର ମହତ୍ତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ଜୀବନକ୍ର ଅଧିକାର କରି ତା'ର ଅଦିବ୍ୟ କ୍ରିୟାବଳୀର ଚାପ ଓ ପ୍ଭାବ ପକାଇ ଶାସନ କରିଚାଲିଛି ସେମାନଙ୍କ ଦାସତ୍ୱରୁ ମୁକ୍ତ ହୋଇ ଏକ ଉଚ୍ଚତର ଦିବ୍ୟ ଜୀବନ ବଞ୍ଚବା ଅସୟବ ମନେ ହେଲେ ବି ଏହା ସୟବ କାରଣ ପରମ ପ୍ରଭୁ ଓ ମା ଜଗଜନନୀ ଆମ ପାଖେ ପାଖେ ଅଛନ୍ତି । ସେ ଆମର ମାତାପିତା, ବନ୍ଧ୍ରସଖା ତଥା ପଥ ପ୍ରଦର୍ଶକ ରୂପେ ଏହି ଦୁର୍ଗମ ପଥରେ ହାତଧରି ନେଇ ଚାଲିବେ ଏବଂ ପରିଚାଳନା କରିବେ । କାରଣ ଏହି ପଥଟି ହେଲା ତାଙ୍କର ସେ ଏହି ପୃଥିବୀକୁ ଦିବ୍ୟରେ ରୂପଦେବାକୁ ସଂକଳ୍ପବଦ ।

ସେଥିପାଇଁ ପ୍ରଥମତଃ ମଣିଷର ଏହି ଅର୍ଚ୍ଚଦୃଷ୍ଟି ରହିବା ଆବଶ୍ୟକ ଯେ ସେ ଆମ ମଧ୍ୟରେ, ଗଭୀରତମ ପ୍ରଦେଶରେ ସୃଷ୍କାତିସୃଷ୍କ ଅଣୁ ପରମାଣୁ ମଧ୍ୟରେ ବିରାଜମାନ । ଅତଏବ ଆମର ଏହି ଅର୍ଚ୍ଚଦେଶକୁ ଯାତ୍ରା ଆରୟ କରି ଆନ୍ତର ଜୀବନ ବଞ୍ଚବାକୁ ପ୍ରୟାସ କରିବା, ତାଙ୍କୁ ଆମ ମଧ୍ୟରେ ଖୋଜିବା, ତାଙ୍କୁ ପାଇବା, ତାଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରିବା, ସକଳୟରରେ ତାଙ୍କ ସହିତ ମିଳେଇ ଯିବା, ତାଙ୍କ ସହିତ ଏକ ହୋଇଯିବା ଏହି ଅଭୀପ୍ସାର ଅଗ୍ନିଠାରୁ ଆଉ ମହାନ୍ କ'ଣ ହୋଇପାରେ! ଏହା ହେଲା ତାଙ୍କୁ ପାଇବାର ଅଭୀପ୍ସା।

ପୁଣି ଦ୍ୱିତୀୟତଃ ପ୍ରଭୁଙ୍କ ପ୍ରଦତ୍ତ ମନ୍ତକୁ ଯଦି ବିଶ୍ଳେଷଣ କରିବା "Where Ignorance is, there suffering too must come;" - Savitri - 443 ତେବେ ଅସତ୍ୟ, ଅସ୍ପଷ୍ଟ, ଅସ୍ୱଚ୍ଛ ରୃପକ ଅଜ୍ଞାନତାରେ ପ୍ରଳାପ କରି ଚାଲିଥିବା ମଣିଷର ବାହ୍ୟ ଆବରଣଟି ଯାହାକି ସକଳ ଯନ୍ତ୍ରଣାର ପୂଭ ହୋଇ ନିୟନ୍ତ୍ରଣ କରୁଛି, ସେହି ବାହ୍ୟ ଆବରଣଟିକ୍ର ସଯତ୍ନ ସହକାରେ ଆଡ଼େଇ ଦେଇ ଆମେ ଯଦି ଅନ୍ତର୍ମୁଖୀ ହେବାକୁ, ଆମ୍ବସ୍ଥ ହେବାକୁ ଚାହିଁବା, ଏଇଥିପାଇଁ ପାଥମିକ ଅବସ୍ଥାରେ ଚ୍ରମ ପତ୍ୟାଖ୍ୟାନ ଆବଶ୍ୟକ । ଫଳରେ ନିମୃତର ଜଗତରେ ବିଚ଼ରଣ କରୁଥିବା ମନପ୍ରାଣ ଶରୀରର ଗତି ବୃଭି ସ୍ଥିର ଶାନ୍ତ ହୋଇଉଠେ । ତା'ପରେ ଗଭୀରତମ ପ୍ରଦେଶରେ ଦିବ୍ୟପୂର୍ଷଙ୍କର ସନ୍ଦନ ଗୃଞ୍ଚରିତ ହେବ । ଜ୍ଞାନାଲୋକର ଉନ୍ନୀଳନ ଘଟିବ, ଚ଼େତନାର ଯାତା ଊର୍ଦ୍ଧାୟିତ ହେବ । ଯେପରି "As knowledge grows Light flames up from within:" - Savitri - 626 ନୀରବ ମନରେ ପଜ୍ଞାଲୋକ ଉଦ୍ଭାସିତ ହେବ । ପାଣରେ ଦିବ୍ୟଶକ୍ତି ଓ ଦିବ୍ୟାନନ୍ଦର ପ୍ୟୁଟନ ଘଟିବ, ପୁଣି ସକଳ କୋଷରେ ପ୍ରକୃତିର ମୃଢ଼ତା ସ୍ଥାନରେ ଦିବ୍ୟ ଆନନ୍ଦ ଧାମ । ତା'ପରେ ପ୍ରଭୁଙ୍କ ଭାଷାରେ "The end of Death, the death of Ignorance."-Savitri - 708 ଏହିପରି ଅଜ୍ଞାନତାର ନାଗଫାଶରୁ ମୁକ୍ତ ହୋଇ, ପରମ ଅମର ଧାମକୁ ଯାତ୍ୱାର ପରିବର୍ତ୍ତନ ହେବ ।

ପରିଶେଷରେ ଅନ୍ତିମ ସର୍ବଶ୍ରେଷ ସୋପାନଟି ହେଲା ଏକ ନବଜାତ ଶିଶୁ ସୁଲଭର ଷନ୍ଦନରେ ନିଜକୁ ହଜାଇଦେଇ ମା ଜଗଜନନୀଙ୍କ ପାଦପଦ୍ମରେ ନିଜକୁ ଜୀବନ୍ତ ଭାବରେ ନିମ୍ନସୋପାନରୁ ଆରୟ କରି ଉଚ୍ଚତମ ସୋପାନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସକଳ ଚିନ୍ତା ଚେ୍ତନା, ସକଳ ଗତିବୃତ୍ତି, ସକଳ ସତ୍ତା, ସମୟ ଅଣୁପରମାଣୁ,

ସମଗ୍ରଜୀବନର ଆମ୍ ସମର୍ପଣ । ଏହି ଆମ୍ସର୍ବସ୍ୱ ସମର୍ପଣରୁ ଜନ୍ମନେବ ଭଗବାନଙ୍କର ପରମଇଚ୍ଛା, ତେବେ ଏହି ଉସର୍ଗ ଯେତେ ଜୀବନ୍ତ, ଯେତେ ବିଶାଳ, ଯେତେ ସାମଗ୍ରିକତାର ରୂପନେବ ସେଥିରୁ ଝରିଆସିବ ପରମ ଭାଗବତ କରୁଣା । ଏହି କରୁଣାର ସ୍ପର୍ଶରେ ସେ ଆମକୁ ନବନିର୍ମାଣ କରି ଗଢ଼ିତୋଳିବେ ତାଙ୍କରି ସନ୍ତାନ ଭାବରେ ।

"We are sons of God and must be even as he:" - Savitri - 67 ଏହାହିଁ ହେଉଛି ଆମର ସର୍ବଶ୍ରେଷ ପରିଚ୍ୟ ।

ଶେଷରେ ମା କଗଜନନୀ ଆଉ ଏକ ଦିବ୍ୟ ରହସ୍ୟର ଉନ୍କୋଚ୍ନ କରିଛନ୍ତି ''କଡ଼ର ପରିବର୍ତ୍ତନ'', କଡ଼ର କୋଷୀୟ ୟରକୁ ବିଜ୍ଞାନ ଭାଷାରେ ପାରମାଣବିକ ୟରକୁ ଅବତରଣ କରି ସେଠାରେ ପରମ ସତ୍ୟ, ପରମ ଚ଼େତନାକୁ ଉନ୍କୋଚ୍ନ କରିବାର ଏକ ଦୁଃସାହସିକ ଯାତ୍ରା । ଅତୀତରେ ସମୟେ କଡ଼କୁ ଉପେକ୍ଷା କରିଛନ୍ତି, ପୁଣି କଡ଼ ଭିତରେ ପ୍ରବେଶ କରିବାର ପଥକୁ ଆବିଷାର କରିନାହାନ୍ତି କି ସେହି ରାୟା ଚାଲିବା ସୟବ ହୋଇନାହିଁ । ଆହୁରି ମଧ୍ୟ ସଂକୀର୍ଣ୍ଣ ଦୃଷ୍ଟିଭଙ୍ଗୀରେ ମନ କଡ଼କୁ ଯେପରି ବୁଝିଛି ବା ଅନୁଭବ କରିଛି ଜଡ଼ ପ୍ରକୃତରେ ସେପରି ନୁହେଁ ତା' ମଧ୍ୟରେ ରହିଛି ଦୁର୍ବାର ଚ଼େତନାଶକ୍ତି । ମନେହୁଏ ସତେ ଯେପରି ସେ ସନ୍ଦିତ ହେଉଛି ସମଗ ବିଶ୍ୱକ ଆଲିଙ୍ଗନ କରି ନିଜକୁ ସଂପ୍ରସାରିତ କରିନେବାର ଏକ ବ୍ୟାକ୍ତଳ ଆବେଗ ଏବଂ ପରମ ସ୍ପର୍ଗୀୟ ସନ୍ଦନ ସହିତ ମିଳେଇ ଯିବାର ଏକ ଅଦମ୍ୟ ପ୍ରେଷ୍ଟା । ତେଣୁ ମା'ଙ୍କ ଯୋଗ ନୁହେଁ ଏହି ଶରୀରକୁ ଛାଡ଼ି ନିର୍ବାଣ ପାପ୍ତି । ଅପର ପକ୍ଷରେ ଶରୀର ମଧ୍ୟରେ ନିବାସ କରି ପ୍ରତ୍ୟେକ କୋଷ ଅଣୁକୁ ତରଳୀକୃତ କରି ତା'ର ମୂଳ ସ୍ୱଚ୍ଛ ବାୟବ ପବିତ୍ରତାର ରୃପକୁ ଫେରାଇ ଆଣିବା । ତା'ପରେ ଜଡ଼ ମଧ୍ୟରେ ପରମ ଚେ଼ତନା, ପରମ ସତ୍ୟ, ପରମ ଆନନ୍, ପରମ ପେମ, ପରମ ଜ୍ଞାନ ପରିପ୍ରକାଶର ଚିରନ୍ତନୀ ମନ୍ତ୍ରଗୁଡ଼ିକ ଗୁଞ୍ଜରିତ ହେବା ପାଇଁ ଏହା ହେବ ଏକ ମୁକ୍ତ କ୍ଷେତ୍ର । ଫଳତଃ ଏହି ଜଡ଼ କଠିନ ରୂପକ ଦାସତ୍ୱରୁ ମୁକ୍ତିଲାଭ କରି ତା'ର ତରଳୀକୃତ ମୌଳିକ ଚ଼େତନାକୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ । ଏହି ଅବସ୍ଥା ନେଇ ଆସିବ ପରମଙ୍କୁ ସାମଗ୍ରିକ ଭାବରେ ଧାରଣ କରିବା ପାଇଁ ଏକ ଯୋଗ୍ୟତମ ପାତ୍ୱ । ଏହାହିଁ ହେଉଛି ମର୍ତ୍ତ୍ୟପୁରରେ ସ୍ପର୍ଗରାଜ୍ୟ ପ୍ରତିଷାର ଏକ ବାୟବ ଜୀବନ ଏବଂ ଜଡ ମଧ୍ୟରେ ଦିବ୍ୟଜୀବନର ସାରମର୍ମ । ଏହା ହେଉଛି ପ୍ରତ୍ୟେକ ମଣିଷ ପାଇଁ ଏକ ଆହାନ ।



#### **ଜୁଲାଇ ୧, ୧୯୧୪**

\_\_'ହେ ଭଗବାନ! ଭକ୍ତି ଓ ଆନନ୍ଦ ସହ ତୋତେ ପ୍ରଶତି କଶାଉଛି । ତୋ ନିକଟରେ ଆମର ଆମ୍ବଦାନ ପ୍ରତିନିୟତ ନୂତନୀକୃତ ଯଦ୍ୱାରା ପୃଥିବୀ ଉପରେ ଏବଂ ବିଶ୍ୱରେ ସର୍ବତ୍ର ତୋ ଇଚ୍ଛା ପୂର୍ଷ ହେବ .... ।'' \_\_\_ ଶ୍ରୀମା

# ସ୍ୱାସ୍ଥ୍ୟ ଓ ଯୋଗ ଉପରେ ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦଙ୍କର ଚେତନାର ପ୍ରଭାବ

ଡାକ୍ତର ନନ୍ଦକିଶୋର

ମାନବ ଜୀବନର ସର୍ବୋଉମ ଲକ୍ଷ୍ୟ ହେଉଛି ନିଜ ଭିତରେ ଲୁଚ଼ି ରହିଥିବା ଭଗବାନଙ୍କୁ ଖୋଜି ବାହାରେ ପ୍ରକାଶ କରିବା । ନିଜର ସମୟ ସଂକୀର୍ଣ୍ଣ ଓ ନିମ୍ନତର ଗତିବୃତ୍ତି ଭିତରୁ ନିଜକୁ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପେ ମୁକ୍ତ କରାଇବା, ମନ, ପ୍ରାଣ, ଶରୀରର ରୂପାନ୍ତର ସାଧନ କରି ସେ ସବୁକୁ ଶୃଙ୍ଖଳିତ କରିବା ଏବଂ ପରିଶେଷରେ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପେ ଭଗବାନ ହୋଇ ଉଠିବା । ଏଣୁ ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦ ଲେଖିଛନ୍ତି-

- "All life is Yoga". ଅର୍ଥାତ୍ ସମଗ୍ର କୀବନ ହିଁ ଯୋଗ । ଏହି ପୂର୍ଣ୍ଣଯୋଗ ନିମନ୍ତେ ମନ, ପ୍ରାଣ ଓ ଶରୀରର ପୂର୍ଣ୍ଣ ସହଯୋଗର ଏକାନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକତା ରହିଛି । ଏହି ସମଗ୍ର ସଭାର ପୂର୍ଣ୍ଣତା ନିମନ୍ତେ ବିଶେଷ ଭାବରେ ଶରୀରର ସାଧନା ଉପରେ ଶ୍ରୀମା ସବୁଠାରୁ ଅଧିକ ଗୁରୁତ୍ୱ ପ୍ରଦାନ କରିଛନ୍ତି ।

ଶାରୀରିକ ସୁଞ୍ଚତା ନିମନ୍ତେ ଉପଯୁକ୍ତ ଖାଦ୍ୟ, ବ୍ୟାୟାମ, ପ୍ରାଣାୟାମ, ମାନସିକ ସୁଞ୍ଚତା ନିମିଭ ଯୋଗ ତଥା ସାମାଜିକ ସୁଞ୍ଚତା ନିମିଭ ପରିବେଶର ଯତ୍ନ ଆବଶ୍ୟକ । ଶରୀର ଓ ମନର ଅସୁଞ୍ଚତା ହିଁ ରୋଗ, ଶରୀର ମଧ୍ୟରେ ଅସନ୍ତୁଳନ ହିଁ ରୋଗ । ଏହା ସହ ବିଭିନ୍ନ ଆଭ୍ୟନ୍ତରୀଣ ଅଙ୍ଗର କାର୍ଯ୍ୟ ଠିକ୍ ରୂପେ ନହେଲେ ମଧ୍ୟ ରୋଗ ସୃଷ୍ଟି ହୁଏ । ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଜଗତରେ ବିଶୃଙ୍ଖଳା ହେଲେ ମାନସିକ ଚାପ ଦ୍ୱାରା ମଧ୍ୟ ରୋଗ ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଥାଏ । ଏହାଦ୍ୱାରା ମନୁଷ୍ୟ ଅସୁଞ୍ଜ ହୁଏ ।

ଏହାସହ ଶରୀର ପ୍ରକୃତି ମଧ୍ୟରେ କୌଣସି ତ୍ରୁଟି ବା ଦୁର୍ବଳତା ଥିବାର ଅଥବା ଶରୀର ପ୍ରକୃତି ପ୍ରତିକୂଳ ସଂସ୍କର୍ଶ ଦିଗରେ ଉନ୍କୁ କ ରହିବାର ଲକ୍ଷଣ ହେଲା ରୋଗ । ଏହାଛଡ଼ା ନିମ୍ନତର ପ୍ରାଣରେ ବା ଦେହାତୀତ ମନରେ ବା ଅନ୍ୟତ୍ର କୌଣସି ଅପ୍ରକାଶ ବା ଅସଙ୍ଗତ ସହିତ ରୋଗ ସଂଶ୍ଲିଷ୍ଟ ଥାଇପାରେ । ମନ, ପ୍ରାଣ ଓ ଶରୀରର ଶୁଦ୍ଧ ବିଶ୍ୱାସ ବା ଯୋଗ ଶକ୍ତି ବା ଦିବ୍ୟ ଶକ୍ତିଙ୍କ ଅବତରଣଦ୍ୱାରା ରୋଗ ଦୂର କରାଯାଇ ପାରେ । ଯେଉଁ ପ୍ରତିକାର ଶରୀରକୁ ବିପର୍ଯ୍ୟୟ ନକରି ତାହାର ଉପକାର କରେ ତାହା ଗ୍ରହଣ କରାଯାଇ ପାରେ ।

ନିମୃତର ପ୍ରକୃତିର ଆକ୍ରମଣ, ପ୍ରକୃତି ମଧ୍ୟରେ କୌଣସି ଦୁର୍ବଳତା, ଛିଦ୍ର ବା ପ୍ରକୃତିର ସହାୟତାର ସୁଯୋଗକୁ ଆଶ୍ରୟ କରୁଥିବା ବିରୁଦ୍ଧ ଶକ୍ତିର ଆକ୍ରମଣଦ୍ୱାରା ବ୍ୟାଧି ହୋଇଥାଏ ।

ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ବହୁତ ଜିନିଷ ଯେପରି ବାହାରୁ ଆସଛି ଏବଂ ସେମାନଙ୍କୁ ଯେପରି ଦୂରକୁ ପକାଇ ଦେବାକୁ ହୁଏ ଏହି ଶକ୍ତିରାଜି ମଧ୍ୟ ସେହିପରି ବାହାରୁ ଆସଛି ଏବଂ ଏମାନଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ବାହାରକୁ ଫିଙ୍ଗି ଦେବାକୁ ହୁଏ । ଯଦି ଶରୀର ଭିତରେ ପ୍ରବେଶ କରିବା ପୂର୍ବରୁ ସେମାନଙ୍କୁ ତଡ଼ି ଦେବାର ଅଭ୍ୟାସ ଓ ଶକ୍ତି ଲାଭ କରିପାରୁ ତା'ହେଲେ ରୋଗରୁ ମୁକ୍ତି ପାଇପାରିବା । ଯଦି ଆକ୍ରମଣ ଭିତରୁ ଆସୁଛି ତେବେ ବୁଝିବାକୁ ହେବ ଯେ ଅବଚେତନାରେ ପ୍ରବେଶ କରିବା ପୂର୍ବରୁ ଆମେ ତାହା ଜାଣି ପାରୁନାହୁଁ । ଥରେ ସେହି ଆକ୍ରମଣ ଅବଚେତନାରେ ଆଶ୍ରୟ ପାଇଲେ ଯେଉଁ ଶକ୍ତି ତାହାକୁ ସେଠାକୁ ଆଣିଛି ସେହି ଶକ୍ତି ଶୀଘ୍ର ହେଉ ବା ବିଳୟରେ ହେଉ ତାହାକୁ ଜାଗ୍ରତ କରାଏ ଏବଂ ଏହା ସମଗ୍ର ସଭାକୁ ଆକ୍ରମଣ କରେ । ରୋଗ ଆସିବାର ଠିକ୍ ପରେ ଯଦି ଆମେ ଜାଣିପାରୁ ତାହାହେଲେ ତାହାର କାରଣ ହେଉଛି

ତାହା ଅବଚେତନା ଦେଇ ନ ଆସି ସିଧା ସଳଖ ଆସିଅଛି । ରୋଗ ଯଦି ଆୟମାନଙ୍କର ସୂଷ୍ମ ପ୍ରାଣର ଆବରଣକୁ ଭେଦ କରି ଆସିଅଛି କିନ୍ତୁ ସ୍ୱଚ୍ଛ ଶରୀର ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରବେଶ କରିବା ପୂର୍ବରୁ ଯଦି ତାହାକୁ ସେହି ଆବରଣ ମଧ୍ୟରେ ଅଟକାଇ ରଖାଯାଏ ତାହାହେଲେ ତାହାର ପରିଶାମ ହୁଏ ସାମାନ୍ୟ ଜ୍ୱର ବା ସର୍ଦ୍ଦିଭାବ । କିନ୍ତୁ ବ୍ୟାଧିର ପୂର୍ଣ୍ଣ ଆକ୍ରମଣ ଘଟେ ନାହିଁ । ଏହା ଆଗରୁ ଯଦି ଅଟକାଇ ଦିଆଯାଏ ଅଥବ। ଯଦି ପ୍ରାଣମୟ ଆବରଣ ନିଜେ ବାଧାଦିଏ ଏବଂ ତାହା ସବଳ ସତେକ ଅଖଣ୍ଡ ଥାଏ ତାହାହେଲେ ବ୍ୟାଧି ଆଦୌ ଆସିପାରେ ନାହିଁ ତାହାର କୌଣସି ଚିହ୍ନ ରହେ ନାହିଁ ।

ଅବଶ୍ୟ ଭିତରୁ ରୋଗ ଉପରେ କାର୍ଯ୍ୟ କରାଯାଏ ଏବଂ ଆରୋଗ୍ୟ ଲାଭ ମଧ୍ୟ ହୁଏ । ଏଥିନିମିଉ ଅକ୍ଲାଞ ଅଧ୍ୟବସାୟ ଆବଶ୍ୟକ । ପ୍ରଥମରେ ଟେଞ୍ଟା ବ୍ୟର୍ଥ ହୋଇପାରେ, ରୋଗର ବାହ୍ୟ ଲକ୍ଷଣ ବ୍ୟର୍ଥ ହୋଇପାରେ କିନ୍ତୁ କ୍ରମଶଃ ଶରୀର ଉପରେ ବା ସେହି ବିଶେଷ ବ୍ୟାଧି ଉପରେ କର୍ଡ୍ଡ୍ ଦୃଢ଼ତର ହୁଏ । ଯେତେଦିନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଆୟମାନଙ୍କ ଦେହ ଉପରେ ପୂର୍ଣ୍ଣ କର୍ଡ୍ଡ୍ ସ୍ଥାପିତ ନ ହୋଇଛି ସେତେଦିନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଆନ୍ତର ଶକ୍ତି ପ୍ରୟୋଗ କରିବା ପଥରେ ବାଧାବିଘ୍ନ ରହିବ । ରୋଗ ବ୍ୟାଧିକୁ ଧୀର ଛିର ଓ ସମଭାବରେ ସହ୍ୟ କରିବାକୁ ହେବ । ତାକୁ ସ୍ୱୀକାର କରିବାକୁ ହେବ ଓ ତାକୁ ଅତିକ୍ରମ କରିବାକୁ ହେବ ।

ବ୍ୟାଧି ମାତ୍ରେ ହିଁ ସ୍ଥୂଳ ଦେହରେ ପ୍ରବେଶ କରିବା ପୂର୍ବରୁ ସୂକ୍ଷ୍ମ ଚେତନାର ଓ ସୂକ୍ଷ୍ମ ଶରୀରର ସ୍ନାୟୁକୋଷ ବା ଦେହ ପ୍ରାଣମୟ କୋଷ ଭେଦକରି ଆସେ । ଯଦି କେହି ସୂକ୍ଷ୍ମ ଦେହ ସୟନ୍ଧରେ ସଚେତନ ହୁଏ, ଅଥବା ସୂକ୍ଷ୍ମ ଚେତନାରେ ସଚେତନ ଥାଏ ତେବେ ସେ ରୋଗକୁ ଆସିବା ପଥରେ ଅଟକାଇ ପାରେ ।

କିନ୍ତୁ ମନୁଷ୍ୟର ଅଲକ୍ଷ୍ୟରେ, ଅସତର୍କ ଅବସ୍ଥାରେ

ବା ଅବଚେତନାର ଭିତର ଦେଇ ଅକସ୍ମାତ୍ ସବେଗରେ ଆସି ରୋଗ ପ୍ରବେଶ କରିଥାଇ ପାରେ । ଏପରି କ୍ଷେତ୍ରରେ ତାହା ଦେହକୁ ଦଖଲ କରି ବସେ । ଯୁଦ୍ଧ କରି ତାକୁ ଦେହରୁ ବାହାର କରିଦେବା ଛଡ଼ା ଆଉ କୌଣସି ଉପାୟ ନାହିଁ । ଏହିସବୁ ଆଭ୍ୟନ୍ତରୀଣ ଉପାୟ ଦ୍ୱାରା ଆମ୍ଭ ରକ୍ଷଣ ଏପରି ଶକ୍ତିଶାଳୀ ହୋଇପାରେ ଯେ ଦେହ କାର୍ଯ୍ୟତଃ ରୋଗାତୀତ ହୋଇଯାଏ । ପୂର୍ଣ୍ଣ ରୋଗାତୀତ ଅବସ୍ଥା କେବଳ ଅତିମାନସ ରୂପାନ୍ତର ଫଳରେ ଆସିପାରେ ।

ରୋଗରୁ ମୁକ୍ତି ପାଇଁ ହଠ ଯୋଗ, ତ୍ରାଟକ, ପ୍ରାଣାୟାମ ଉପକାରୀ ହୋଇ ପାରନ୍ତି ଯଦି ପୂର୍ତ୍ତ ପବିତ୍ରତା ନଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ଏହାକୁ ଅଭ୍ୟାସ କରେ ବିପଦରେ ପଡ଼ିବା ଅସୟବ ନୁହେଁ।

କେବଳ ଶକ୍ତି ହାସଲ କରିବାକୁ ଇଚ୍ଛା କରିବା ତ ଯଥେଷ୍ଟ ନୁହେଁ ଶକ୍ତି ଲାଭ କଲାପରେ ଯନ୍ତ୍ରଟି ଭାଙ୍ଗି ପଡ଼ିବା ଉଚିତ ନୁହେଁ । ଆମେ ଯଦି ଏତିକି ବୁଝିପାରୁ ଯେ ଚେତନା ହିଁ ସବୁପ୍ରକାର ପ୍ରଣାଳୀ ଏବଂ ସେହି ଚେତନା ବ୍ୟାୟାମକୁ ବ୍ୟବହାର କରେ ଓ ସେ ସବୁଦେଇ କ୍ରିୟା କରେ ତେବେ ଆମର ଯାତ୍ରା ପଥ ସହଜଉର ହେବ । ତେଣୁ ଆମେ ଯଦି ସିଧା ଚେତନାରେ ପହଞ୍ଚ୍ବା ତେବେ ଅନେକ ସମୟ ବଞ୍ଚାଇ ପାରିବା । ଆମର ଚେତନା ଆମକୁ ପ୍ରତାରଣା କରିବ ନାହିଁ ।

ପୂର୍ଷଣେ । ସହାନୀ ଶରୀର ଉପରେ କ୍ରିୟା କରିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ମନ ଓ ପ୍ରାଣ ଉପରେ ମଧ୍ୟ କ୍ରିୟା କରିଥାଏ । ମାନସିକ ନୀରବତା ଉପରେ କାର୍ଯ୍ୟକଲେ ମନର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ବହୁ ଞରକୁ ମଧ୍ୟ ନୀରବ କରିବାକୁ ଚିନ୍ତାଶୀଳ ମନ ଯୁକ୍ତି ବାଦର ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ବ୍ୟାପୃତ ଥାଏ । ପ୍ରାଣିକ ମନ କାମନା, ବାସନା, ଅନୁଭବ ଓ ଆବେଗକୁ ଯଥାର୍ଥ ବୋଲି ପ୍ରତିପାଦନ କରେ, କିନ୍ତୁ ସ୍ବାପେକ୍ଷା ଅସ୍ତ୍ରବିଧା ରହିଛି ଶାରୀରିକ

ମନରେ । ଶରୀର ଉପରେ ପ୍ରଭୁତ୍ୱ ହାସଲ କରିବାକୁ ହେଲେ ଏହାକୁ ହିଁ ପ୍ରଥମେ ସଂଯତ କରିବାକୁ ହୁଏ । ମାନସିକ, ପ୍ରାଣିକ ଓ ଶାରୀରିକ ଶୁଦ୍ଧତା ହେଉଛି ଦ୍ୱୈତ ମୁକ୍ତିର ଚାବିକାଠି ।

ପ୍ରଥମତଃ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ବୃତ୍ତି ମାନଙ୍କଠାରୁ ମୁକ୍ତି, ଦ୍ୱିତୀୟତଃ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ କବଳରୁ ମୁକ୍ତି । ଯଦି ଆମର ମାନସିକ ବିକ୍ଷେପକୁ ନୀରବ କରିପାରୁ ଓ ଚେତନାକୁ ଆୟଉ କରିପାରୁ ତେବେ ପୁରାତନ ଓ କଷ୍ଟକର ପ୍ରକ୍ରିୟା ସବୁ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ଅନାବଶ୍ୟକ ହୋଇପଡ଼ିବ । ଚେତନା ହିଁ ଏକମାତ୍ର ଇନ୍ଦ୍ରିୟ । ଏହାହିଁ ଅନୁଭବ କରେ, ଦେଖେ, ଶୁଣିପାରେ । ନୀରବ ମନ ଯେପରି ବିଶ୍ୱ ଜନୀନ ହୋଇପାରେ ଶୁଦ୍ଧ ଓ ଶାରୀରିକ ସଭା ମଧ୍ୟ ସେପରି ବିଶ୍ୱ ଜନୀନ ହୋଇପାରେ ।

ଥରେ ଯଦି ଆମେ ଚିନ୍ତାଶୀଳ ମନର ବିକ୍ଷୋଭ ଓ ପ୍ରୟାସରୁ ମୁକ୍ତ ହୋଇପାରୁ, ପ୍ରାଣିକ ମନର ଅତ୍ୟାଚାର ଅଣିରତା ଓ ଅଶେଷ ଦାବି ମଧ୍ୟରୁ ବାହାରି ଯାଇପାରୁ, ଶାରୀରିକ ମନର ମୂର୍ଖତାରୁ ମୁକ୍ତି ପାଇପାରୁ, ତେବେ ଆମ ଶରୀରକୁ ଏହିସବୁ କ୍ଲାନ୍ତିକର ବାଧାବିଘଠାରୁ ଅଲଗା କରି ଦେଖିପାରିବୁ । ଆବିଷାର କରିବୁ ଯେ ଏହା ଗୋଟିଏ ଚମକାର ଯନ୍ତ୍ର, ବ୍ୟାଧ୍ୟ ସହିଷୁ, ଅସୀମ ଶୁଭେଚ୍ଛାରେ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ଏହା ସବୁଠାରୁ ଭୁଲ୍ ବୁଝାମଣାର ଶିକାର ହୋଇଥାଏ, ଆମ ପାଖରୁ ସବୁଠୁ ଖରାପ ବ୍ୟବହାର ପାଇଥାଏ । ଆମ ସଭାର ନବ ଅର୍କିତ ଶୁଦ୍ଧ ବୁଝାମଣାଦ୍ୱାରା ଆମେ ଉପଲବ୍ଧ୍ୟ କରୁଯେ ଶରୀର କେବେହେଁ ରୋଗାକ୍ରାନ୍ତ ହୁଏ ନାହିଁ ଏହା କେବଳ କ୍ରମଶଃ କ୍ଲାନ୍ତ ହୋଇପଡ଼େ । ଶରୀର ଅସୁୟ ହୁଏ ନାହିଁ । ପ୍ରକୃତରେ ଚେତନା ହିଁ ବିଫଳ ହୁଏ ।

ଯୋଗ ପଥରେ ଆମେ ଅଧିକ ଅଗ୍ୟର ହେଲେ

ଆମେ ଦେଖୁ ଯେ ରୋଗାକ୍ରାନ୍ତ ହେବା ବା ଦୁର୍ଘଟଣାର ସକ୍ଷୁଖୀନ ହେବା ସଦାବେଳେ ଆମ ସଚେତନାର ଅଭାବ ବା ଭ୍ରମପୂର୍ଣ୍ଣ ଦୃଷ୍ଟିକୋଣ ଓ ମନୟାଭ୍ସିକ ବିଶ୍ୱଙ୍ଖଳା ହେତ୍ର ଘଟିଥାଏ ।

ଆଧାତ୍ପିକ ଜୀବନର ଅର୍ଥ କେବଳ 'ସ୍ୱର୍ଗୀୟ ଆକୃତି ଦର୍ଶନ କରିବା ନୁହଁ' ଯଦି ଅନ୍ତରରେ ବିଶୃଙ୍ଖଳା ଦେଖାଦିଏ ତାହା ମାନସିକ ହେଉ ବା ପ୍ରାଣିକ ହେଉ ସେହି ବିଶୃଙ୍ଖଳା ଅଶୁଭ ବାହ୍ୟ ପରିସ୍ଥିତି ଯଥା ଦୁର୍ଘଟଣା ବା ଅସୁସ୍ଥତାକୁ ଡାକିଆଣେ । କୌଣସି ବ୍ୟକ୍ତି ଏ ବିଷୟରେ କିଛି କରିପାରନ୍ତି ନାହିଁ। ଏହାର ନିରାକରଣ କୌଣସି ଔଷଧ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ ନାହିଁ।

ଅବଚେତନାର ପ୍ରତିରୋଧରୁ ମଧ୍ୟ ଅସୁକ୍ଷତ। ହୋଇଥାଏ, ଉଚ୍ଚତର ଚେତନା ଓ ଶାରୀରିକ ଚେତନା ମଧ୍ୟରେ ରହିଥିବା ବିକାଶର ବୈଷମ୍ୟ ହେତୁ ଅସୁକ୍ଷତା ହୋଇଥାଏ । ମାନସିକ, ପ୍ରାଣିକ ଚେତନା ପ୍ରସାରିତ ହୋଇଯାଇ ପାରେ । ଶାରୀରିକ ଚେତନା ପ୍ରସାରିତ ନ ହେବା ଦ୍ୱାରା ଅସୁକ୍ଷତା ସୃଷ୍ଟିକରେ । ବାହାରୁ କୌଣସି ବ୍ୟାକ୍ଟେରିଆ ଭାଇରସ ପ୍ରବେଶ କରିନଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଆମ ଆନ୍ତର ସଭା ପ୍ରତ୍ୟେକ ଅଂଶର ପରୟର ସହିତ ସୟନ୍ଧ ଭାଙ୍ଗିଯିବା ଫଳରେ ଅସୁକ୍ଷତା ଦେଖାଦିଏ ।

ସାଧକ ଯଦି ସଚେତନ ହୋଇପଡ଼େ, ସେ ଗୋଳିଆ ପାଣି ପିଉ କିୟା ସଂକ୍ରାମକ ବ୍ୟାଧିର ପରିବେଶ ମଧ୍ୟରେ ରହୁ ତାକୁ କିଛି ବି ୟର୍ଶ କରିପାରିବ ନାହିଁ । କାରଣ ଜାଗ୍ରତ ପ୍ରଭୁଙ୍କୁ କିଏ ଆକ୍ରମଣ କରିପାରିବ ? ଯଦି ଆମେ ସ୍ୱଚ୍ଛ ହୋଇଉଠୁ ତେବେ ପୃଥିବୀର ସମୟ ଭାଇରସ୍ ଆମର କିଛି କ୍ଷତି କରିପାରିବ ନାହିଁ । ଚିକିହା ବିଜ୍ଞାନ ସବୁ ଜିନିଷର ବାହାରକୁ ସର୍ଶ କରୁଛି ମୂଳ ଉହକୁ ଛୁଇଁ ପାରୁନାହିଁ । ପ୍ରକୃତ ରୋଗ ହେଉଛି ସଚ୍ଚେତନତାର ଅଭାବ ।



# ମାନବଜୀବନରେ ପୂର୍ଣ୍ଣାଙ୍ଗ ଯୋଗର ଲକ୍ଷ୍ୟ ଓ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ

ଗୀତାଞ୍ଜଳି ପାଢ଼ୀ

ଏ ସଚ୍ରାଚ୍ର ଜଗତ ହେଉଛି ଭଗବାନଙ୍କ ସୃଷ୍ଟି । ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଇଚ୍ଛାରେ ଏ ସଂସାର ପରିଚାଳିତ ହେଉଛି । ତେଣୁ ଆମେ ପ୍ରତି ମୁହର୍ତ୍ତରେ ତାଙ୍କଠାରୁ ବିଚ୍ୟୁତ ନ ହୋଇ କେବଳ ଏକାଗ ଭାବରେ ତାଙ୍କଠାରେ ଚ଼ିଉ ନିମଗୁ ରଖି ଜୀବନ ବ୍ୟଞ୍ଚବା ନିମନ୍ତେ ନିରନ୍ତର ପ୍ୟାସ କରିବା ବିଧେୟ । ଯଦି ଏଭଳି ଭାବ ସଦା ହୃଦୟ କନ୍ଦରରେ ଜାଗ୍ରତ ହେବ ତେବେ ଆମେ ସବୃଠି ବ୍ରହ୍ମଦର୍ଶନ କରିପାରିବା । ଆମ ହୃଦୟ ଫଳକରେ ଯଦି ତାଙ୍କରି ଛବିକୁ ଆଙ୍କିବା ତେବେ ସେ ଆମ ପାଖେ ପାଖେ ରହି ଆମକୁ ପ୍ରତି ମୁହର୍ଭରେ ସତ୍ ପଥରେ ପରିଚାଳିତ ହେବାର ଇଙ୍ଗିତ ପ୍ରଦାନ କରିବେ । ଆମେ କୌଣସି ପରିସ୍ଥିତିରେ ମଧ୍ୟ ଭୁଲିଯିବା ନାହିଁ ଯେ ଆମେ ତାଙ୍କରିଠାରୁ ସୂଷ୍ଟି ହୋଇଛନ୍ତି । ତେଣୁ କୁହାଯାଇଛି-"ବୟଂ ସର୍ବେ ଅମୃତସ୍ୟ ଦାୟାଦାଃ" । ଅତଏବ ଏସବୁ ଆମେ ଜାଣି ସୁଦ୍ଧା ବେଳେବେଳେ ଅଜ୍ଞାନବଶତଃ କୁପଥଗାମୀ ହେଉଛୁ । ତେଣୁ ଏଥିପାଇଁ ମନକୁ ତାଙ୍କ ପାଖରେ ସମର୍ପି କେବଳ ତାଙ୍କରି ପାଇଁ ଜୀବନ ବଞ୍ଚବାର ଆକାଂକ୍ଷା ରଖିବା ଉଚିତ । ଏ ଜାଗତିକ ମୋହ, ମାୟା, ବନ୍ଧନରୁ ନିଜକୁ ମୁକ୍ତ ରଖିବାକୁ ହେଲେ ପରମପ୍ତ ଶ୍ୱୀଅରବିନ୍ଦ ଓ ଦିବ୍ୟଜନନୀ ଶ୍ୱୀମା'ଙ୍କର ପୂର୍ଣ୍ଣାଙ୍ଗ ଯୋଗ ହିଁ ଏକମାତ୍ର ମାଧ୍ୟମ । ଯାହାକି ଆମକୁ ଏକ ଉଚ୍ଚତର ଲକ୍ଷ୍ୟ ପ୍ରାପ୍ତିରେ ସହାୟକ ହୋଇପାରିବ । ସେହି ଲକ୍ଷ୍ୟ ଯେ କେବଳ ଧନ, ମାନ ଓ ଯଶ ପାପ୍ତି ପାଇଁ ଉଦ୍ଦିଷ୍ଟ ନ ହୋଇ କେବଳ ଭଗବତ୍ ପାପ୍ତି ହିଁ ଚ୍ରମ ଲକ୍ଷ୍ୟ ହେବ । ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବଦ୍ ଗୀତାରେ ଜ୍ଞାନ, କର୍ମ ଓ ଭକ୍ତି ଯୋଗକୁ ଶେଷ କୁହାଯାଇଛି ।

ମା'ଙ୍କ ପୂର୍ଣ୍ଣାଙ୍ଗ ଯୋଗରେ ଏ ସମୟ ଯୋଗ ତଥା ଏ ସମଗ୍ର ଜୀବନ ହିଁ ଯୋଗ ଅଟେ । ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦଙ୍କ ''ଯୋଗ ସମନ୍ୱୟ'' ପୁୟକରେ ପ୍ରଥମ ଧାଡ଼ିରେ ଲେଖ୍ଛନ୍ତି : "All life is Yoga." ଆହୁରି ମଧ୍ୟ ପରମପ୍ରଭୁ ଶ୍ରୀଅରବିନ୍ଦ କହିଛନ୍ତି :

- ''ଭଗବାନଙ୍କୁ ଲାଭ କରିବାର ଅଭିଳାଷ ଯାହାର ଅଛି ସେ ନିଜକୁ ଭଗବାନଙ୍କୁ କେବଳ ଭଗବାନଙ୍କୁ ହିଁ ଉସ୍ପର୍ଗ କରିବ ।''

ଆହୁରି ମଧ୍ୟ ପୂର୍ଣ୍ଣାଙ୍ଗ ଯୋଗର ଏଇ ଲକ୍ଷ୍ୟ ଯେ, ଆମେ କର୍ମ ଯୋଗ ମାଧ୍ୟମରେ ଭଗବାନଙ୍କୁ ପ୍ରାସ୍ତ ହୋଇପାରିବା ତଥା ତାଙ୍କ ସାନ୍ନିଧ୍ୟ ଲାଭ କରିପାରିବା । ଦିବ୍ୟଜନନୀ ଶ୍ରୀମା କହିଛନ୍ତି :

- ''ଭଗବାନଙ୍କୁ ସେବା ଦେବାଠାରୁ ଅଧିକ ଆନନ୍ଦ କିଛି ନାହିଁ ।''

ଆମେ ନିଜକୁ କେବଳ ତାଙ୍କ ପାଇଁ ହେବାକୁ ପ୍ରୟାସ ଅବ୍ୟାହତ ରଖିବାକୁ ହେବ । ତେବେ ଯାଇ ଭଗବାନ ଆମ ଲକ୍ଷ୍ୟ ପୂରଣରେ ସହାୟକ ହେବେ । ଦିବ୍ୟଜନନୀ ଶ୍ରୀମା କହିଛନ୍ତି :

- ''ଭବିଷ୍ୟତ ସେହିମାନଙ୍କ ସକାଶେ ସମ୍ଭାବନାପୂର୍ତ୍ତ ଯେଉଁମାନେ ଜାଶନ୍ତି କିପରି ନିଜକୁ ତାହା ସକାଶେ ପ୍ରସ୍ତୁତ କରିବାକୁ ହେବ ।''
- ''ଭଗବାନଙ୍କର ଯନ୍ତ ତଥା ତାଙ୍କରିଠାରୁ ସୃଷ୍ଟ ତେଣୁ ତାଙ୍କ କୃପାକୁ ପୃଥିବୀ ପୃଷରେ ଅଭିବ୍ୟକ୍ତ କରିବା ହେଉଛି ମହତ୍ କର୍ମ ।''
  - ''ପୃଥିବୀ ଉପରେ ଭଗବତ୍ କୃପାକୁ ଅଭିବ୍ୟକ୍ତ

କରିବା ହେଉଛି ଅବତାରଙ୍କ ମହାନ କାମ । ଅବତାରଙ୍କ ଶିଷ୍ୟ ହେବାର ଅର୍ଥ ହେଉଛି ସେହି ଭଗବତ୍ କୃପାର ଏକ ଯନ୍ତ୍ର ହୋଇଉଠିବା ।''

ଆଧାରକୁ ବଡ଼ କଲେ ହିଁ ଆମ ଭିତରେ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଓ ଆନନ୍ଦ ବୃଦ୍ଧି ହେବ । କୌଣସି ପାର୍ଥ୍ ବ ଜିନିଷ ପ୍ରତି ଆସକ୍ତ ନ ହେଲେ ହିଁ ସନ୍ୟାସ ଭାବ ଆସିବ ଯଦ୍ୱାରା ଭଗବାନଙ୍କ ଦିବ୍ୟସ୍କର୍ଶ ଅନୁଭବ ଅତି ସହଜରେ ହୋଇପାରିବ । ଏ ଜାଗତିକ ଅଳୀକ ସଂସାରରେ କେବଳ ଭଗବାନ ହିଁ ଛାୟୀ ଆଉ ସବୁ କିଛି ଅଛାୟୀ ତଥା ଅଳୀକ ।

"In the world's contacts meet his single touch;" - Savitri

ଆମ ଭିତରେ ଯଦି ଏସବୁ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଚ଼ିନ୍ତା ରହିବ ତେବେ ତାହା ଉପଲବ୍ଧିରେ ପରିଶତ ହେବ ଏବଂ ପୂର୍ଣ୍ଣାଙ୍ଗ ଯୋଗର ଲକ୍ଷ୍ୟ ସାଧନ ହେବ ଏବଂ ପୂର୍ଣ୍ଣାଙ୍ଗ ଯୋଗର ଲକ୍ଷ୍ୟ ହେଉଛି ଆତ୍ଯାକୁ ଆବିଷ୍କାର କରିବା । ଭଗବାନଙ୍କୁ ବିସ୍ମରଣ ନ ହୋଇ ସବୁ ସମୟରେ ସ୍ମରଣ ଓ ସମ୍ପର୍ଘ କରିବା ହେଉଛି ସାଧନା ।

ଆମେ କେମିତି ଭଗବାନରେ ପରିଶତ ହୋଇପାରିବା ତାହା କେବଳ ସୟବ ପୂର୍ଣ୍ଣାଙ୍ଗ ଯୋଗ ମାଧ୍ୟମରେ । ଆମ ଜୀବନ ଭିତରେ ଆମେ ଭଗବାନଙ୍କୁ ପ୍ରକାଶ କରିବା । ଭଗବାନଙ୍କୁ ଡାକିବା ହିଁ ହେଲା ଅତି ସହକ ଏବଂ ଶ୍ରେୟ ଏବଂ ତାହାହିଁ ହେଲା ଭାଗବତ ଜୀବନ । ଉଦ୍ୟମଦ୍ୱାରା କାର୍ଯ୍ୟସିଦ୍ଧି ହୋଇଥାଏ । ଆମର ପ୍ରାଚୁର୍ଯ୍ୟ ରହିଛି ଆମ୍ଭାରେ । ଭଗବାନଙ୍କୁ ଭଲ ପାଇବା ହେଲା ଆମ୍ଭାର ଶ୍ରେଷ ସମ୍ପଦ । ଭଗବାନଙ୍କୁ ଚ଼ିନ୍ତା କରିବା ହେଲା ଆମ୍ଭାର ଅପରୂପ ଆନନ୍ଦମୟ ଅବୟା ।

ସତ୍ ଓ ଚ଼ିତ୍ର ମିଶ୍ରଣରୁ ଆନନ୍ଦ ସୃଷ୍ଟି । ଆମେ ଯଦି ସଚ୍ଚେତନ ଭାବରେ ଭଗବାନଙ୍କୁ ଡ଼ାକିବା ତା'ହେଲେ ରୂପାନ୍ତର ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ । ଆମ ଜୀବନର ଯେତେ ଅସୁବିଧା, ଅଭାବ ତଥା ଦୃଃଖ ରହିଛି ସବୁକିଛି ଭଗବାନଙ୍କୁ ଅତ଼େତନ ଭାବରେ ନ ଡ଼ାକି ସତ଼େତନ ଭାବରେ ଡ଼ାକିଲେ ସବୁକିଛି ସହକରେ ଦୂର ହୋଇଯିବ । ଭଗବାନଙ୍କୁ ଡ଼ାକିଲେ ସବୁକୁ ଅତିକ୍ରମ କରି ପରମ ଦିବ୍ୟ ସତ୍ ଆଡ଼କୁ ଆମ ମନ ଗତି କରିବ । ଦିବ୍ୟଜନନୀ ଶ୍ରୀମା କହିଛନ୍ତି :

"The Lord arranges our lives for the best of our souls and His wisdom is infinite and perfect." (WR/146)

- The Mother

ଅର୍ଥାତ୍, ଆମର ଆତ୍ପାର ସର୍ବୋଭମ କଲ୍ୟାଣ ନିମନ୍ତେ ପ୍ରଭୁ ଆମର ଜୀବନକୁ ସଜାଡ଼ି ଦିଅନ୍ତି ଏବଂ ତାଙ୍କର ଜ୍ଞାନ ଅସୀମ ତଥା ନିର୍ଭୁଲ । - ଶ୍ରୀମା

ସାର୍ବଜନୀନ ଭଲପାଇବା ହେଲା ଭଗବତ୍ ପ୍ରେମ । ଆମେ ଯେତେବେଳେ ଆମ ସବୁକିଛି ସମର୍ପଣ କରିଦେବା ସେତେବେଳେ ଶକ୍ତିଶାଳୀ ହୋଇଉଠିବା ଶାଶ୍ୱତଙ୍କର ସେହି ଦିବ୍ୟକର୍ମ ସକାଶେ । ପୂର୍ଣ୍ଣ ସମର୍ପଣ ହିଁ ମଣିଷକୁ ଜୀବନ୍ଲୁ କ୍ତ କରିଥାଏ । ସଦାବେଳେ ଆମେ ଭଗବାନଙ୍କୁ ଭକ୍ତର ହୃଦୟ ନେଇ ବ୍ୟାକୁଳ ହୋଇ ଡ଼ାକିବା । ମା'ଙ୍କ ଯୋଗ ପୂର୍ଣ୍ଣାଙ୍ଗ ଯୋଗ କେବଳ ସମର୍ପଣ ଉପରେ ଦଣ୍ଡାୟମାନ ହୋଇ ରହିଛି ।

ପରମପ୍ରଭୁ ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦଙ୍କ ଯୋଗ ହେଲ। ସାମୂହିକ ଯୋଗ ଏବଂ ପୂର୍ଣ୍ଣଯୋଗର ଏକମାତ୍ର ଲକ୍ଷ୍ୟ ହେଉଛି ରୂପାନ୍ତରିତ ମନ, ପ୍ରାଣ, ଶରୀରରେ ଭଗବତ୍ ପ୍ରାପ୍ତି । ପ୍ରତ୍ୟେକେ ସଚ୍ଚେତନ ହୋଇ ସମୂହ ଭାବରେ ଯୋଗ କଲେ ହିଁ ପୃଥିବୀ ନିଷ୍ଟିତ ରୂପେ ଦିନେ ସ୍ୱର୍ଗରେ ପରିଣତ ହେବ ।

ଆମେ ଯେତେବେଳେ କାମନା, ବାସନା ରହିତ

ହୋଇ ଶୂନ୍ୟ ହୋଇଯିବା ସେତେବେଳେ ଭଗବାନ ଅବତରି ଆସିବେ ଏବଂ ଆମେ ଭଗବାନଙ୍କ ସଙ୍ଗେ ଏକ ହୋଇପାରିବା । ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବଦ୍ଗୀତାରେ କୁହାଯାଇଛି :

''ଯୋଗୟ କୁରୁ କର୍ମାଣି ।''

ଆମ ଜୀବନର ସବୁଠାରୁ ବଡ଼ ଦୁଃଖ ହେଲା ଭଗବାନଙ୍କ ଠାରୁ ବିଯୁକ୍ତ ହେବା । ମନ, ପ୍ରାଣ, ଶରୀର ଓ ଆତ୍ପାର ବିଚ୍ଛିନ୍ନତା ଆସିଲା ତା'ହେଲେ ଅସ୍ଥିରତା ବଢ଼ିବ । ଆନ୍ତରିକ ସଂକଳ୍ପ ନେଲେ ଯେକୌଣସି ଅସାଧ୍ୟ କାର୍ଯ୍ୟକୁ ଆମେ ସମ୍ପନ୍ନ କରିପାରିବା । ଯାହା ପାଇଁ ଆମେ ପୃଥ୍ବୀକୁ ଆସିଛେ ତାଙ୍କୁ ଆମେ ଭୁଲିଯିବା ତେବେ ତାହା ହେଲା ବିଫଳତା । ତେଣୁ ତାଙ୍କୁ ନ ଭୁଲି ମହଉର ଇଚ୍ଛା ପାଖରେ ବଳି ପଡ଼ିବା ସର୍ବୋତ୍ତମ ଶ୍ରେୟୟର । ଏଣୁ ଦିବ୍ୟଜନନୀ ଶ୍ରୀମା କହିଛନ୍ତି :

- ''ପୃଥିବୀ ପୃଷଷ୍ଟ ଜୀବନ ପ୍ରଧାନତଃ ଅଗ୍ରଗତି ନିମନ୍ତେ ଏକ କ୍ଷେତ୍ର । କିନ୍ତୁ ଯେଉଁସବୁ ଅଗ୍ରଗତି କରିବାକୁ ହେବ ତା' ତୁଳନାରେ ଜୀବନ କେତେ ସଂକ୍ଷିପ୍ତ ! ନିଜର କ୍ଷୁଦ୍ର କ୍ଷୁଦ୍ର କାମନା-ବାସନାକୁ ଚ଼ରିତାର୍ଥ କରିବା ନିମନ୍ତେ ଚାହିଁବାରେ ସମୟ ନଷ୍ଟ କରିବା ଡୁଚ୍ଛ ନିର୍ବୋଧତା ଛଡ଼ା ଆଉ କିଛି ନୁହେଁ । ଯଥାର୍ଥ ସୁଖ ସେତିକିବେଳେ ତୁମେ ଯେତେବେଳେ ଭଗବାନଙ୍କୁ ପାଇଛ ।''

- ଶ୍ରୀମା



# ଅଧ୍ୟୟନ ହିଁ ତପସ୍ୟା

#### ଦେବାଶିଷ ପଟ୍ଟନାୟକ

୧୦ମ ଶେଶୀ

ପୃଥିବୀ ପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ ଅଟେ । ପ୍ରତି ମୁହୂର୍ତ୍ତରେ ଏଠି କିଛି ନା କିଛି ଘଟଣା ଘଟିଥାଏ । ପୃଥିବୀର ପ୍ରତ୍ୟେକ ଜୀବ କିଛି ନା କିଛି ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ନେଇ ପୃଥିବୀକୁ ଆସୁଛନ୍ତି । ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ହେଉଛି ପ୍ରତ୍ୟେକ ଜୀବର ମୂଳ ଲକ୍ଷ୍ୟ । ସେହିପରି ପ୍ରତ୍ୟେକ ବିଦ୍ୟାର୍ଥୀ ମାନଙ୍କର ମୂଳ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ହେଉଛି ଚରିତ୍ରବାନ୍ ହେବା । ବର୍ତ୍ତମାନ ଛାତ୍ରର ଅଧ୍ୟୟନ ହିଁ ଏକ ତପସ୍ୟା, ଯେପରି ମୁନିଋଷିମାନେ ସଂସାର ତ୍ୟାଗ କରି ବଣକଙ୍ଗଲରେ ଭଗବାନଙ୍କୁ ପାଇବା ପାଇଁ ତପସ୍ୟା କରନ୍ତି, ଠିକ୍ ସେହିପରି ପ୍ରତ୍ୟେକ ବିଦ୍ୟାର୍ଥୀ ନିଜ ଲକ୍ଷ୍ୟ ପୂରଣ ପାଇଁ ତପସ୍ୟା କରିଥାନ୍ତି । ତପସ୍ୟା ଅର୍ଥ ବିଦ୍ୟାର୍ଥୀମାନଙ୍କ

ପାଖରେ ତ୍ୟାଗ, ଶୃଙ୍ଖଳା, ଗୁରୁଭକ୍ତି, ସତ୍ୟନିଷା, କର୍ଭବ୍ୟପରାୟଣ ଓ ପରୋପକାରୀ ଭଳି ଆଦର୍ଶ ଛାତ୍ରର ଲକ୍ଷଣ, ଗୁଣକୁ ଅନୁସରଣ କରିବା । ଯେପରି ଏକଲବ୍ୟ, ଆରୁଣି, ଉପମନ୍ୟୁ ଆଦି ଶିଷ୍ୟମାନେ ନିକର ଲକ୍ଷ୍ୟ ହାସଲ ପାଇଁ ତପସ୍ୟା କରିଥିଲେ । ସେପରି ବର୍ଭମାନ ଛାତ୍ରର ବହି ଅଧ୍ୟୟନ, ଶିଷ୍ଟାଚାର, ସମୟାନୁବର୍ଭିତା, କର୍ଭବ୍ୟନିଷ୍ଠା ଓ ଆମ୍ବିଶ୍ୱାସ ହିଁ ତପସ୍ୟା ଅଟେ । ସଂଯମ ଓ ଶୃଙ୍ଖଳା ଛାତ୍ରକୁ ଆଦର୍ଶ କରି ଗଢ଼ିତୋଳେ । ଶୃଙ୍ଖଳିତ ଓ ଆଦର୍ଶ ବିଦ୍ୟାର୍ଥୀ ହିଁ ତପସ୍ୟାର ସିଦ୍ଧି ହୋଇ ଗୋଟିଏ ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟପୂର୍ଣ୍ଣ, ଶୃଙ୍ଖଳିତ ବିଶ୍ୱ ନିର୍ମାଣ କରିପାରିବ ।

କଥାରେ କୁହାଯାଇଛି, ''ଆଜିର ଶିଶୁ କାଲିର ନାଗରିକ ।'' ତାକୁ କାଲିର ନାଗରିକ ହେବାକୁ ହେଲେ ଅଧ୍ୟୟନ ସହ ତପସ୍ୟା କରିବାକୁ ପଡ଼ିବ । ବିନ୍ଦୁ ବିନ୍ଦୁ ଜଳରେ ଯେପରି ଗଢ଼ିଉଠେ ମହାସିନ୍ଧୁ, ଠିକ୍ ସେହିପରି ଏକ ଏକ ବିଦ୍ୟାର୍ଥୀଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଏକ ସୁସମାଜ ଗଢ଼ିଉଠେ । ଯେପରି ସ୍ୱାମୀ ବିବେକାନନ୍ଦ ନିଜରତପସ୍ୟା ଫଳରେ ସମଗ୍ ବିଶ୍ୱକୁ ଜୟ କରି ଏକ ନିଷ୍କଳଙ୍କ ସମାଜ ଗଠନ

କରିଥିଲେ । ସେହିପରି ବିଦ୍ୟାର୍ଥୀମାନେ ତପସ୍ୟା ଦ୍ୱାରା ଆଦର୍ଶବାନ୍, ଚରିତ୍ରବାନ୍ ବ୍ୟକ୍ତି ହୋଇ ଏକ ନିଷ୍କଳଙ୍କ, ଶୃଙ୍ଖଳି ତ ସମାଜ ଗଢ଼ି ଉଠିବାରେ ସହାୟକ ହୋଇପାରିବେ । ବିଦ୍ୟାର୍ଥୀମାନେ ନିକ ଶ୍ରେଣୀର ବହି ପଢ଼ିବା ନୁହଁ ନିଜ ପରିବେଶରୁ, ଗୁରୁଜନମାନଙ୍କ ଠାରୁ ଉଚ୍ଚିତ ଶିକ୍ଷା ଲାଭ କରି ନିଜକୁ ଏକ ସୁନାଗରିକ ଭାବେ ଗଢିତୋଳିବା ହିଁ ତପସ୍ୟା ।



### ସଜୋଟ ବାଳକ

### ପି. ଆଶିଷ କୁମାର

୬ଷ ଶ୍ରେଣୀ

ଗୋଟିଏ ଗାଁର ନାମ ରାମପୁର । ସେହି ଗାଁଟି ଅତି ଛୋଟ ନୁହେଁ କି ଅତି ବଡ଼ ନୁହେଁ । ସେ ଗାଁର ଶେଷ ମୁଣ୍ଡରେ ଗୋଟିଏ ଗରିବ ପରିବାର ବାସ କରୁଥିଲେ । ଦୈନଦିନ ଜୀବନ ଯାପନ ଭାରି କଷ୍ଟକର ହୋଇ ପଡ଼ୁଥିଲା । ପରିବାର କହିଲେ ବାପା ମାଆ ଓ ଗୋଟିଏ ପୁଅ ରହୁଥିଲେ । ବାପାର ନାମ ରତ୍ନାକର । ସେ ପ୍ରତିଦିନ ମୂଲ ଲାଗି ପରିବାର ଚ଼ଳାଉଥିଲେ । ଦିନେ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ କାମରେ ଅନ୍ୟ ଏକ ଗ୍ରାମକୁ ଯାଇଥିଲେ । ଫେରିଲାବେଳେ ଗୋଟିଏ ଟ୍ରକ୍ ଆଘାତରେ ସେ ଆରପାରିକୁ ଚାଲିଗଲେ । ମାଆ ପୁଅ ଦୁହେଁ ଅତି ଦୁଃଖରେ କାଳ କାଟିଲେ । ବାର ଘରେ ପାଇଟି କରି ଯାହା ଦି ପଇସା ଆଣବ୍ତି ସେଥିରେ ଦୈନନ୍ଦିନ ଗୁକୁରାଣ ମେଣ୍ଟାଉଥାନ୍ତି ।

ଅମରକୁ ଯେତେବେଳେ ୧୦ ବର୍ଷ ହେଲା, ସେ ନିଜ ମାଆର କଷ୍ଟକୁ ଅଙ୍ଗେ ନିଭାଇଲା । କିପରି ମାଆକୁ ସାହାଯ୍ୟ କରିବ ସେ ଭାବୁଥିଲା । ହଠାତ୍ ଦିନେ ତା' ମାଆର ଦେହ ଅସୁଣ୍ଡ ହୋଇଗଲା । ସେ କିପରି ଚିକିଣା କରିବ ଗାଁ ବଇଦ ସଙ୍ଗରେ କଥା ହେଲା । କିନ୍ତୁ ଫରକ୍ କିଛି ହେଲାନି, କଣେ ସ୍ୱାଞ୍ୟ କର୍ମୀ ସରକାର ତରଫରୁ ଗାଁକୁ ବୁଲି ଆସିଥିଲେ ଅମର ତାଙ୍କୁ ଆସିବାର କାରଣ ପଚାରି ବୁଝିଲା, ତା' ମାଆ କଥା ମଧ୍ୟ କହିଲା । ସ୍ୱାଞ୍ୟକର୍ମୀ ଜଣକ ୧୦୮ ଆନ୍ଧୂଲାନ୍ସକୁ ଫୋନ୍ କରି ଡ଼ାକିଲେ ତା'କୁ ନେଇ ସେ ସହରର ବଡ଼ ଡ଼ାକ୍ତରଖାନାକୁ ଗଲେ । ସେଠାରେ ଭଲ ଡ଼ାକ୍ତର ଜଣେ ମିଳିଲେ ଡ଼ାକ୍ତରଙ୍କ ଚିକିସାରେ ଅତି ଶୀଘ୍ର ଅମରର ମାଆ ଭଲ ହୋଇଗଲେ । ପାଖ ଶଯ୍ୟାରେ ଆଉ ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ଶରୀର କଞ୍ଜରେ ଯନ୍ତ୍ରଣା ଭୋଗୁଥିଲା । ଧନୀ ହୋଇଥିଲେ ମଧ୍ୟ ପୁଅ ବୋହୂ ବୃଦ୍ଧଙ୍କୁ କେହି ପଚାରୁ ନଥିଲେ । ଅମର ଦୁଇ ତିନି ଦିନ ଅନୁଧ୍ୟାନ କଲାପରେ ସେ ବୃଦ୍ଧ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କୁ ସାହାଯ୍ୟ କରିଲା । ବୃଦ୍ଧ ବ୍ୟକ୍ତି

କଣକ ଅମରର କର୍ମ ସେବାରେ ଖୁସି ହୋଇ ତାଙ୍କୁ କିଛି ଅର୍ଥ ଦେଲେ । ସେ ଅର୍ଥ ନେଇ ମାଆ ସହିତ ଗାଁକୁ ଗଲା । ଏବଂ ବହୁତ ଚିନ୍ତା କରି ନିକ ଘରର ଦ୍ୱାର ମୁହଁରେ ଗୋଟିଏ ଛୋଟିଆ ଦୋକାନ ଖୋଲିଲା । ସେ ଦୋକାନରେ ଏପରି ଜିନିଷ ରଖିଲା ଯେ ସେ ଜିନିଷ ଯେମିତି ଅନ୍ଧ ସମୟରେ ନଷ୍ଟ ହେବନି ଓ କ୍ଷତି ସହିବାକୁ ପଡ଼ିବନି ଯଥା: ଧୂପକାଠି, ମହମବତୀ, ଖବରକାଗଜ, ଅନ୍ୟାନ୍ୟ କେତେ କ'ଣ ଜିନିଷ ରଖିଲା । ତା' ମାଆ ଯେତେବେଳେ ପୂରା ସ୍ୱାଞ୍ୟବାନ ହେଲେ ସେ ପର ଘରକୁ ନଯାଇ ନିଜ ଦ୍ୱାରରେ ବସି ବିକ୍ରିକଲେ । ବେଶ୍ ଚାରିପଇସା ପାଇଲେ ନିଜର ପରିବାର ମାଆ ପୁଅ ଦୁଇଜଣ ବେଶ୍ ଖୁସିରେ ରହିଲେ । ବେଳେବେଳେ ଭଲମନ୍ଦ କରି ଖାଇଲେ ତା' ବାପାଙ୍କ କଥା ମନେ ପକାଇ ଦୁଃଖ କରୁଥିଲା । ''ବାପା ଥିଲେ କେତେ ଖୁସି ହୋଇଥାନ୍ତେ ।''

ଏପରି ଅନେକ ଦିନ ବିଡିଗଲା ପରେ ସେ ବୃଦ୍ଧ ଜଣକଙ୍କ କଥା ଅମରର ମନେ ପଡ଼ିଲା । ସେ ବୃଦ୍ଧଙ୍କୁ ଦେଖା କରିବା ପାଇଁ ତାଙ୍କ ଗାଁକୁ ଗଲା । କିନ୍ତୁ ବୃଦ୍ଧ ବୟସ ବଢ଼ି ଯାଇଥିବାରୁ ସେ ଅମରକୁ ଚିହ୍ନିପାରିଲେ ନାହିଁ । ବୃଦ୍ଧଙ୍କ ପରିସ୍ଥିତି ବହୁତ ଶୋଚ୍ନୀୟ ଅବସ୍ଥାରେ ଥିଲା । ଅମର ବୃଦ୍ଧଙ୍କୁ ଦେଖି କାନ୍ଦି ପକାଇଲା । ବୃଦ୍ଧଙ୍କ ସୁଖଦୁଃଖ ପଚାରି ବୁଝିଲା । ତା'ପରେ ସ୍ଥିର କଲା ଯେ ସେ ନେଇଥିବା ଟଙ୍କା ଆଉ କ'ଶ ଫେରାଇବ । ତାଙ୍କର କୃପାରୁ ଆଜି କେତେ ସୁଖର ପ୍ରାଚୁର୍ଯ୍ୟ ଭିତରେ ରହିଛି । ବୃଦ୍ଧଙ୍କ ଅବସ୍ଥା ଠିକ୍ ନାହିଁ । ନିଜ ପରିବାରର କେହି କିଛି ବୁଝୁନାହାନ୍ତି । ସେ ବୃଦ୍ଧଙ୍କୁ ସାଙ୍ଗରେ ନେଇ ନିଜ ଘରକୁ ଯିବା ପାଇଁ ଅନୁରୋଧ କଲା ବୃଦ୍ଧ ଜଣଙ୍କ ବଡ଼ ଦଃଖରେ କାନ୍ଦି କହିଲେ ମୁଁ ଚାଲିବାକୁ ଅକ୍ଷମ ଆଖିକୁ କିଛି ଦେଖାଯାଉନି । ମୁଁ ତୋ ସାଙ୍ଗରେ ଯିବି କିପରି ? ଅମର ଖୁସିରେ କାନ୍ଦିକାନ୍ଦି କହିଲା ଅକା ତୁମରି କୂପାରୁ ମୋର କିଛି ଦୁଃଖ ବୋଲି ଆଉ ନାହିଁ । ମୁଁ ପାଠ ପଢ଼ି ସରକାରୀ ଚାକିରି ସାଙ୍ଗକୁ ଗାଡ଼ି ବି ପାଇଛି । ମୁଁ ମୋ ଗାଡ଼ିରେ ବସାଇ ତ୍ରମକ୍ର ଘରକ୍ର ନେବି । ଘରେ ମୋ ମାଆ ଚାହିଁ ବସିଛନ୍ତି ।



#### ଳୀବନ–ବିଜ୍ଞାନ

\_\_'ଲକ୍ଷ୍ୟହୀନ ଜୀବନ ସର୍ବଦା ଏକ ଦୁଃଖମୟ ଜୀବନ । ତୁମ ପ୍ରତ୍ୟେକଙ୍କର ଏକ ଲକ୍ଷ୍ୟ ରହିବା ଉଚିତ । କିନ୍ତୁ ଏହା ଭୁଲିଯାଅ ନାହିଁ ଯେ ତୁମ ଲକ୍ଷ୍ୟର ଗୁଣ ଉପରେ ହିଁ ତୁମ ଜୀବନର ଗୁଣ ନିର୍ଭର କରେ ।

ତୁମର ଲକ୍ଷ୍ୟ ଉଚ୍ଚ ଏବଂ ବିଷ୍ଡୀର୍ଷ ତଥା ଉଦାର ଏବଂ ସ୍ୱାର୍ଥହୀନ ହେବା ଉଚିତ । ଏହାଦ୍ୱାରା ହିଁ ତୁମ ଜୀବନ ତୁମ ନିଜ ନିକଟରେ ଓ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ନିକଟରେ ମୂଲ୍ୟବାନ୍ ହେବ ।''

\_\_ ଶ୍ରୀମା

# ଶ୍ରୀମା ଓ ଶ୍ରୀଅରବିନ୍ଦଙ୍କର ପୂର୍ଣ୍ଣାଙ୍ଗ ଶିକ୍ଷା ଜଗତରେ ଛାତ୍ର ଓ ଶିକ୍ଷକଙ୍କର ଭୂମିକା

ରିନ୍ଦୁ ଦେବୀ

#### ଶିକ୍ଷକଙ୍କର ଭୂମିକା :

ଛାତ୍ରର ଏକାଗ୍ରତା ତଥା କୌଣସି କର୍ମ କରଥିବା ସମୟରେ ତହିଁରେ ଅଧିକ ମନୋନିବେଶ କରିବା ନିମିଭ, ଶିକ୍ଷକଙ୍କର ଦକ୍ଷତା ରହିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଯେଉଁ ବିଷୟଟି ଶିକ୍ଷା ଦେବାକୁ ହେବ ସେଥିରେ ଛାତ୍ୱର ରୁଚି ଆଗହ ଜାତ କରାଇବା, ସେହି କାର୍ଯ୍ୟପତି ପତି ଛାତ୍ୱର ଆକର୍ଷଣ ଓ ଉନ୍ନତି ସକାଶେ ଶିକ୍ଷକ ଦୃଢ଼ ସଂକଳ୍ପ ନେବା ଆବଶ୍ୟକ । ଶିକ୍ଷା ପ୍ତି ଅନୁରାଗ ଯଦି ଛାତ୍କୁ ଦେଇ ପାରିବା ତାହା ହେଉଛି ଶେଷ ଦାନ । ଛାତ୍ ସର୍ବଦା ସବୁ କ୍ଷେତ୍ତରେ ଶିକ୍ଷାପାପ୍ତ ହେବାକୁ ଆଗହ ଓ ଅନୁରାଗ ରଖିଥାଏ । ସେଥିପାଇଁ ଶିକ୍ଷକଙ୍କର ମନୋଯୋଗ ଏବଂ ଏକାଗ୍ରତା ସମ୍ୟକ ପର୍ଯ୍ୟବେକ୍ଷଣ ଯଥାର୍ଥ ଅନୁଶୀଳନ ଓ ଅଭାନ୍ତ ସ୍ମରଣଶକ୍ତି ଆବଶ୍ୟକ । ଛାତ୍ର ନାନା ପ୍ରକାର ସ୍ୱତଃୟୂର୍ତ୍ତ ଅଭ୍ୟାସ ଦ୍ୱାରା, ଛାତ୍ରର ଚିନ୍ତାକୁ ସଜାଗ ଓ ସତର୍କ କରାଇ, ଛାତ୍ୱର ପର୍ଯ୍ୟବେକ୍ଷଣ କ୍ଷମତା ବୃଦ୍ଧି କରିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଛାତ୍ରର ସ୍ମରଣଶକ୍ତି ଅପେକ୍ଷା ବୋଧ ଶକ୍ତିର ଉନ୍ନତି ଦିଗରେ ଅଧିକ ଜୋର ଦେବାକୁ ହେବ । ଶିକ୍ଷକ ଛାତ୍ରର ମନରେ ଯଥାର୍ଥ ଅଧ୍ୟୟନର ସ୍ତୁହା ଓ ଜ୍ଞାନାର୍ଚ୍ଚନର ଅକ୍ଲାନ୍ତ ପ୍ରୟାସ ଜାଗ୍ରତ କରାଇବା ଆବଶ୍ୟକ । ଛାତ୍ରମାନଙ୍କ ପ୍ରଶ୍ନର ଉତ୍ତର ସୁନ୍ଦର, ମଧୁରତା, ପ୍ରାଞ୍ଜଳ, ସରଳ, ପରିଷାର ଭାବେ ଶିକ୍ଷକ ଉତ୍ତର ଦେଲେ ଛାତ୍ମାନଙ୍କର କୌତୃହଳ ଜାଗ୍ତ ହୋଇପାରିବ । ଏହାଦ୍ୱାରା ଛାତ୍ରର ମନୋଯୋଗ ଆକୃଷ୍ଟ

ହୁଏ । ପାଠ୍ୟକ୍ରମ ବିଷୟରେ ଅଧ୍ୟୟନ ରୁଚି ଜାଗ୍ରତ କରାଇବା ସହ ଜୀବନର ପ୍ରତ୍ୟେକ ଦିନ, ପ୍ରତ୍ୟେକ ସମୟ ଓ ପ୍ରତ୍ୟେକ କ୍ଷେତ୍ର ଏକ ଶ୍ରେଷ ଶିକ୍ଷାସ୍ଥଳ । ସେହି ବିଷୟରେ ଶିକ୍ଷକଙ୍କର ଧାରଣାଥିବା ଆବଶ୍ୟକ ।

ଶିକ୍ଷକ ଜଣେ ସାହାଯ୍ୟଦାତା, ସୂଚନାଦାତା, ଜ୍ଞାନାର୍ଚ୍ଚନର ଯନ୍ତ୍ରଗୁଡ଼ିକୁ କିପରି ପୂର୍ଣ୍ଣତା ପ୍ରଦାନ କରିବାକୁ ହେବ ତାହା ଦେଖାଇ ଦେବା ଏବଂ ତାହାର ପଦ୍ଧତିରେ ଉସାହିତ ଓ ସହାୟତା କରିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଛାତ୍ର କିପରି ଜ୍ଞାନ ଅର୍ଚ୍ଚନ କରିପାରିବ ତା'ର ଉପାୟ ଦେଖାଇ ଦେବା ଆବଶ୍ୟକ । ଛାତ୍ର ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ଅନ୍ତର୍ନିହିତ ଜ୍ଞାନକୁ ଦେଖାଇ ଦେବା ସହ ତାହା କେଉଁଠାରେ ନିହିତ ତାକୁ କିପରି ବହିର୍ଦ୍ଦେଶକୁ ଆଣିବାକୁ ହେବ, ସେ କିପରି ଅଭ୍ୟୟ ହୋଇପାରିବ ସେ ବିଷୟରେ ଧାରଣାଦେବା ଆବଶ୍ୟକ ।

#### ଛାତ୍ରର ଭୂମିକା :

ଛାତ୍ର ନିଜେ ହିଁ ନିଜର ସ୍ୱଭାବ ଅନୁଯାୟୀ ବିକାଶପ୍ରାପ୍ତ ହେବାକୁ ଅନୁପ୍ରାଣିତ ହେବା ଆବଶ୍ୟକ । ଛାତ୍ରମାନେ ନିଜକୁ ଉପଯୁକ୍ତ ଭାବରେ ଗଢ଼ିପାରିଲେ ଦେଶର ସୁନାଗରିକ ହୋଇପାରିବ । ଦେଶର ମହାନ୍ ନୀତିନିୟମକୁ ଧାରଣ କରି ଛାତ୍ରମାନେ ନିଜର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ସମ୍ପାଦନରେ ଅଗ୍ରସର ହେବା ଉଚିତ । ସାମାନ୍ୟ ଅସୁବିଧା କାରଣରୁ ଉଭେଜନା ପ୍ରକାଶ ନ କରି ସେହି ଅବସ୍ଥାକୁ ଧୀର ସ୍ଥିର ଭାବରେ ଶାନ୍ତ ଭାବରେ କର୍ମ କରିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କରିବା ଆବଶ୍ୟକ ନୈତିକତାର ମୂଲ୍ୟ ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ । ମହାପୁରୁଷଙ୍କ ସତ୍ଶିକ୍ଷା ଓ ସତ୍ଜ୍ଞାନକୁ ଗ୍ରହଣ କରିବା ଆଦର୍ଶ ଛାତ୍ରର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ଛାତ୍ର ଧୈର୍ଯ୍ୟଶୀଳ ହୋଇ ନିଜକୁ ସୁଦ୍ୱ ଓ ନିୟନ୍ତ୍ରଣ କରିପାରିଲେ ଅସାଧ୍ୟ କାର୍ଯ୍ୟକୁ ସାଧନ କରିପାରିବ । ଏଥିପାଇଁ ଦୃଢ଼ସଂକଳ୍ପ ଓ ଦୃଢ଼ ମନୋଭାବ ଆବଶ୍ୟକ । ଶିକ୍ଷକ ଓ ଛାତ୍ର ମଧ୍ୟରେ ସର୍ବଦା ସୁସ୍ଥର୍ମ୍ନକ୍ ରହିଲେ ଶିକ୍ଷାନୁଷାନର ପରିବେଶ ପବିତ୍ର ଓ ଶୃଙ୍ଖଳା ରହିବ ।

#### ଶିକ୍ଷକଙ୍କ ଶୃଙ୍ଖଳା:

ଶୃଙ୍ଖଳା ହିଁ କଣକୁ ଲକ୍ଷ୍ୟସ୍ଥାନରେ ପହଞ୍ଚାଇ ପାରିବ । ଏହି ଜ୍ଞାନ ଶିକ୍ଷକଙ୍କର ଥିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଶିକ୍ଷକ ନିକ କର୍ତ୍ତବ୍ୟକୁ ଠିକ୍ ରୂପେ ପାଳନ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଶୃଙ୍ଖଳା ହିଁ ଜୀବନର ମେରୁଦ୍ୟ ତେଣୁ ଏହା ବହୁତ ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ । ଶୃଙ୍ଖଳାର ଅଭାବରେ ଜୀବନ ଦଃଖମୟ, ବିଷାଦମୟ ଓ ଯନ୍ତ୍ରଣା ପାଲଟିଯିବ । ଶିକ୍ଷକମାନଙ୍କର ଆଦର୍ଶରେ ଅନୁପ୍ରାଣିତ ହୋଇ ଛାତ୍ର ଚରିତ୍ର ଗଠନ କରେ ।

#### ଛାତ୍ରଙ୍କ ଶୃଙ୍ଖଳା :

ଛାତ୍ର ଜୀବନର ଶୃଙ୍ଖଳିତ ହେଲେ ଭବିଷ୍ୟତରେ ଉତ୍ତମ ନାଗରିକ ହୋଇପାରିବ । ପ୍ରକୃତି ଯେପରି ଶୃଙ୍ଖଳିତ ଭାବରେ ଯଥା ସମୟରେ କାର୍ଯ୍ୟକୁ ସୁଚାରୁରୂପେ କାର୍ଯ୍ୟ କରନ୍ତି । ସେହିପରି ଛାତ୍ର ପ୍ରାର୍ଥନା ସମୟରେ ପ୍ରାର୍ଥନା, ଭୋଜନ ସମୟରେ ଠିକ୍ରୂପେ ଭୋଜନ, ପାଠ ପଢ଼ିବା ସମୟରେ ଠିକ୍ରେ ପାଠ ପଢ଼ିବା, ଖେଳ ସମୟରେ ଖେଳିବା, ପୋଷାକପତ୍ର ଠିକ୍ ରୂପେ ରଖିବା ଇତ୍ୟାଦି ଏହି ସମୟ କାର୍ଯ୍ୟ ଶୃଙ୍ଖଳାଗତ ଭାବେ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଛାତ୍ରମାନଙ୍କ ଶୃଙ୍ଖଳା ଜ୍ଞାନ ଦେଶର ମହାନ୍ ନାଗରିକ ଭାବରେ ପ୍ରତିଷିତ କରିବ । - ବନ୍ଦେ ମାତରମ୍ ବି:ଦ୍ର: - ଶ୍ରୀମା, ଶ୍ରୀଅରବିନ୍ଦଙ୍କ 'ଶିକ୍ଷା' ପୁୟକରୁ ଉନ୍ଧୃତ ହୋଇଅଛି]



# ମାତୃକୃପା କେବଳ

କେ. ଶୁଭଲକ୍ଷ୍ମୀ

୧୦ମ ଶ୍ରେଣୀ

ଭଗବତ୍ କୃପା ବିନା କୌଣସି ବ୍ୟକ୍ତି କଦାପି ମଧ୍ୟ ଅଗ୍ରଗତି କରିପାରି ନ ଥାଏ । ଜଣେ ମୂଢ଼, ଅଜ୍ଞାନ କିଛି ଜାଣିନଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଭଗବତ୍ କୃପା ପ୍ରାପ୍ତ ହେଲେ ସେ ଜ୍ଞାନୀ ଭାବରେ ଏହି ଜଗତରେ ଅଗ୍ରଗଣ୍ୟ ଭାବେ ବିବେଚ଼ିତ ହୋଇପାରେ । ଏହି କୃପା ଉପରେ ନେଇ ଗୀତାରେ ଏକ ଶ୍ଳୋକ ଅଛି-

ମୂକଂ କରୋତି ବାଚ଼ାଳଂ ପଙ୍ଗୁ ଲଂଘୟତେ ଗିରିମ୍ । ଯତ୍କୃପା ତମହଂ ବନ୍ଦେ ପରମାନନ୍ଦମାଧବମ୍ ।

ଏହାର ଅର୍ଥ ହେଉଛି ଭଗବାନଙ୍କ କୃପା ବଳରେ ମୂକ କଥା କହିପାରିବ ଓ ପଙ୍ଗୁଟିଏ ମଧ୍ୟ ଗିରି ଲଙ୍ଘନ କରିପାରିବ । ମୁଁ ପ୍ରାରୟରୁ ସପ୍ତମ ଶ୍ରେଣୀ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସରସ୍ୱତୀ ଶିଶୁ ମନ୍ଦିରରେ ବିଦ୍ୟାଧ୍ୟୟନ କରିଥିଲି । ଏହାପରେ ଅଷ୍ଟମ ଶ୍ରେଶୀରୁ ମୁଁ ମା'ଙ୍କ ପୂର୍ଣ୍ଣାଙ୍ଗ ଶିକ୍ଷାକେନ୍ଦ୍ରରେ ମା'ଙ୍କର କୃପା ଯୋଗୁଁ ଶିକ୍ଷାଲାଭ କରିବାର ସୌଭାଗ୍ୟ ପାପ୍ତ ହୋଇ ଏହି ବିଦ୍ୟାଳୟକୁ ଆସିଲି । ମୁଁ ପଥମରୁ ମା'ଙ୍କୁ ଜାଣିଥିଲି ଓ ଭଲ ମଧ ପାଉଥିଲି । କିନ୍ତୁ ଯେତେବେଳେ ମୁଁ ଏହି ବିଦ୍ୟାଳୟରେ ବିଦ୍ୟାଲାଭ କଲି ମୁଁ ମା'ଙ୍କୁ ନିବିଡ଼ ଭାବରେ ଭଲପାଇଲି । ଏହା ପରେ ମୋର ନମ ଓ ବିନୀତ ଭାବ ଅଧିକର୍ ଅଧିକ ଜାଗ୍ରତ ହେଲା ଓ ମୋତେ ସଚ୍ଚେତନ କରାଇ ଦେଲା । ପାଠ ପଢ଼ିବା ପତି ଓ ଦିବ୍ୟ ଭାବରେ ରହିବାର ଇଚ୍ଛା ମୋ ମଧ୍ୟରେ ଜାଗ୍ଡ ହେଲା । ଭଗବତ୍ କୃପା ବିନା କୌଣସି କାର୍ଯ୍ୟ ହୁଏ ନାହିଁ । ତାହାହିଁ ମୋଠାରେ ଘଟିଲା । ମୁଁ କୌଣସି କାର୍ଯ୍ୟ ସାଧନ କରିବା ପାଇଁ ମା'ଙ୍କର ଶିଶୁ ହୋଇ ମା'ଙ୍କ ଚ୍ରଣ ତଳେ ନିଜକୁ ସମପି ଦେଇ ନିବିଡ଼ତାର ସହ ପାର୍ଥନା କରିବାକୁ ଆରୟ କଲି । ସବୁକିଛି ମୋ ପାଇଁ ସହଜରୁ ସହଜତର ହୋଇଗଲା । ପୂର୍ବରୁ କୌଣସି କାର୍ଯ୍ୟ ତଥା ପାଠ ପଢ଼ିବାକୁ ମୋତେ ବହୁତ ସମୟ ଲାଗୁଥିଲା ଓ ମୋର କିଛି ମଧ୍ୟ ମନେ ରହୁନଥିଲା । ଯେତେବେଳେ ମୋର ଦିବ୍ୟଜନନୀଙ୍କ ସହ ନିବିଡ ସମ୍ପର୍କ ଅନ୍ତରର ସହିତ ସ୍ଥାପିତ ହେଲା, ସେତେବେଳେ ଅଳ୍ପ ସମୟ ମଧ୍ୟରେ ମୋର ପାଠ ସବୁ ପଢ଼ିଲେ ମନେ ରହିଗଲା ଓ ମୁଁ ପାଠପଢ଼ିବା ବେଳେ ଆନନ୍ଦ ଅନୁଭବ କଲି ଓ ଅଧିକ ସମୟ ପାଠ ପଢ଼ିବା ପାଇଁ ମୋ ମଧ୍ୟରେ ଆଗହ ମନୋଭାବ ଜାଗ୍ୱତ ହେଲା । ଯେଉଁ ବିଷୟ ମୋର କିଛି ମଧ୍ୟ ହେଉ ନଥିଲା ଯଥା- ଇଂରାଜୀ ଓ ଗଣିତ ମୋତେ ଧୀରେ ଧୀରେ ଆସିବାକୁ ଲାଗିଲା । ମା'ଙ୍କ କୂପା ବଳରେ ମୁଁ ସଫଳତା ପାଇଲି । ଯଦ୍ୱାରା ମୁଁ ପ୍ରବେ ଯେଉଁ ୩୦% ମାର୍କ ରଖୁଥିଲି ପରେ ୭୦%

ମାର୍କ ରଖିବା ମୋ ପାଇଁ ସହଜ ହୋଇଗଲା । ଏହା ଯୋଗୁଁ ମୋର ମା'ଙ୍କ ଉପରେ ବିଶ୍ୱାସ ଅଧିକରୁ ଅଧିକ ଘନୀଭୃତ ହେଲା ।

କହିବା ବାହଲ୍ୟ, ମଣିଷ ଏ ଜଗତରେ ଶେଷ ପ୍ରାଣୀ, ଭଗବାନ ବୃଦ୍ଧି ଓ ବିବେକ ଦେଇ ଜନ୍ମ ଦେଇଛନ୍ତି । ତେଣୁ ଏକଥା ଆମେ କେବେ ମଧ୍ୟ ବିସ୍ମୃତ ନ ହୋଇ ଏକାଗ ଚିତ୍ତରେ ନିରନ୍ତର ଭାବରେ ଅଟଳ ତଥା ଦୃଢ଼ ବିଶ୍ୱାସ ରଖି ଯଦି ତାଙ୍କୁ ବ୍ୟାକୁଳ ହୋଇ ଅନ୍ତରର ସହିତ ନିବିଡ଼ ଭାବରେ ତାଙ୍କ ସହିତ ସମ୍ପର୍କ ରଖି ତାଙ୍କୁ ଭଲପାଇ ଆକୁଳ ପାର୍ଥନା ଜଣାଇ ଭକ୍ତିର ନିବେଦନ ଜଣାଇବା ତା'ହେଲେ ଭଗବାନ ଦିନେ ନା ଦିନେ ଆମର ଅନ୍ତରର ପାର୍ଥନା ସ୍ତୀକାର କରି ଆମ ଉପରେ ତାଙ୍କ ଦିବ୍ୟକୃପା ତଥା କରୁଣା ଅବିରତ ଢ଼ାଳିବେ । ଯଦ୍ୱାରା ଯାହାକିଛି ଅସୟବ ସବ୍ରକିଛି ସୟବ ହେବ ଏବଂ ଯାହା କରିବା ପାଇଁ ଜଣେ ସକ୍ଷମ ନଥବ ତା' ପାଖରେ ସମୟ ପକାର ସାମର୍ଥ୍ୟ ଭରିଦେବେ । କେବଳ ଏତିକି ଆବଶ୍ୟକ ଯେ, ଆମେ ଯେତେ ବାଧା ବିପଭି, ସଫଳତା ବା ବିଫଳତା ଯାହା ଆସୁ ପଛକେ ଅବିଚ୍ଳିତ ରହି ତାଙ୍କୁ ଏକାଗୁ ଭାବେ ଡ଼ାକିବା ଦରକାର । ଭଗବାନ ଭକ୍ତର ଭାବରେ ବନ୍ଧା । ଆମେ ତାଙ୍କ ସହିତ ଯେତେ ଅନ୍ତରର ସମ୍ପର୍କ ରଖବା, ସେ ସେତେ ଆମ ପ୍ରାର୍ଥନା ଶୁଣି ଆମର ଦିବ୍ୟ ଇଚ୍ଛାକ୍ର ପୂର୍ଣ୍ଣରୂପେ ପ୍ରଦାନ କରିବେ । ମାଆ ଦିବ୍ୟ ଜନନୀ ତାଙ୍କ ସନ୍ତାନମାନଙ୍କର ଦିବ୍ୟତ୍ୱ ପ୍ରଦାନରେ ସହାୟିକା ହୋଇ ପଥ ପ୍ରଦର୍ଶିକା ହେବେ । ମା'ଙ୍କ ଉପରେ ଦୃଢ଼ ବିଶ୍ୱାସ ଥିଲେ କିଛି ହେଲେ ଅସୟବ ନୁହେଁ । ତେଣୁ ସବୁକିଛି ସୟବ । କୁହାଯାଏ-

''ସବୁକିଚ୍ଛି ସୟବ ଯଦି ଥାଏ ଦିବ୍ୟୟର୍ଶ ।''



# ମୋ ବିଦ୍ୟାଳୟ ଜୀବନର ଦିବ୍ୟ ଅନୁଭୂତି

ସଂଗାମ ପଟ୍ଟନାୟକ

୧୦ମ ଶେଣୀ

ଚିହ୍ନାଇଛି ମୋତେ ଏହି ବିଦ୍ୟାଳୟ ।

ବିଦ୍ୟାଳୟ ହେଉଛି ଶିକ୍ଷାର ମନ୍ଦିର ଯାହା ଜ୍ଞାନାହରଣର ଏକ ପବିତ୍ର ସ୍ଥଳ । ଛାତ୍ର ଜୀବନର ପ୍ରଥମ ବିଦ୍ୟାର ବୀଜ ବପନ ହୋଇଥାଏ ବିଦ୍ୟାଳୟରେ ଏବଂ ଏହି ବୀଜ ଦିନେ ବିରାଟ ବିଦ୍ୟାର ଅଧିକାରୀ ହୋଇଥାଏ । ଆମ ପରି ଚ୍ପଳମତି ଛାତ୍ରମାନଙ୍କୁ ଏହି ପୁଣ୍ୟ ଅନୁଷ୍ଠାନ ହିଁ ଦେଇଥାଏ ଅପୂର୍ବ ଦିଗ୍ଦର୍ଶନ । ସେହିପରି ମୁଁ ଆଜି ମୋର ଶିକ୍ଷାର ମନ୍ଦିର ତଥା ପୁଣ୍ୟ, ପବିତ୍ର କ୍ଷେତ୍ର, ସାଧନାର କ୍ଷେତ୍ର ''ଶ୍ରୀ ମା'ଙ୍କ ଆଦର୍ଶ ପୂର୍ଣ୍ଣାଙ୍ଗ ଶିକ୍ଷାକେନ୍ଦ୍ର''ର ଅନୁଭୂତିକୁ ପ୍ରତିପାଦନ କରିବାକୁ ଚାହୁଁଛି ।

ମୋ ଜନ୍ମ ମୋ ପାଇଁ ମୋର ଅଜାଣତରେ ଏକ ନୂତନ କଗତର ବାର୍ତ୍ତା ଯେପରି ନେଇ ଆଣିଥିଲା । ମୋତେ ଯେତେବେଳେ ୪ ବର୍ଷ ହେଲା ମୁଁ ମୋର ଶିକ୍ଷା ଆରୟ କରିଥିଲି ଦିବ୍ୟ ଭୂମି ତଥା ପବିତ୍ର କ୍ଷେତ୍ର ''ଶ୍ରୀମା'ଙ୍କ ଆଦର୍ଶ ପୂର୍ଣ୍ଣାଙ୍ଗ ଶିକ୍ଷା କେନ୍ଦ୍ର''ରେ । ଏହି ବିଦ୍ୟାଳୟରେ ମୁଁ ଶିକ୍ଷାଲାଭ କରିବାର ଅର୍ଥ ହେଲା ଏହା ଭଗବାନଙ୍କର ମୋ ପାଇଁ ବିଶେଷ କୃପା । ଶିକ୍ଷା ଜୀବନର ପ୍ରାରୟରୁ ଦଶମ ଶ୍ରେଶୀ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରାୟ ବାର ବର୍ଷ କାଳ ମୁଁ ଏହି ବିଦ୍ୟାଳୟରେ ଶିକ୍ଷାଲାଭ କରିଛି । ମୁଁ ମନେ କରେ ଏହା ମୋ ପାଇଁ ଏକ ପରମ ସୌଭାଗ୍ୟ ଅଟେ । ଏହି ବିଦ୍ୟାଳୟ ହେଉଛି ମୋର ସଂଗୃହୀତ ଜ୍ଞାନର ପ୍ରଥମ ପରିଚ୍ୟ । ମୋର ବୃଦ୍ଧର ବିକାଶ ଠାରୁ ଆଜି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମୁଁ ଯାହା ଲାଭ କରିଛି ତାହା ମୁଁ ଆହରଣ କରିଛି, ଏହି ବିଦ୍ୟାଳୟରୁ । ଯେଉଁ ଭଗବାନ ଆମକୁ ଏ ଧରାପୃଷ୍ଠକୁ ପଠାଇଛନ୍ତି ସେହି ଭଗବାନଙ୍କୁ

ମୁଁ ଜୀବନରେ ଯେବେ, ଯେଉଁଠାରେ, ଯେଉଁ ମୁହର୍ତ୍ତରେ ଯଦି ଏକ ଉଚ୍ଚତର ଅବସ୍ଥାକୁ ଯାଏ ତେବେ ତାହାର ମୂଳ କାରଣ ହେବ ''ଶ୍ରୀମା'ଙ୍କ ଆଦର୍ଶ ପୂର୍ଣ୍ଣାଙ୍ଗ ଶିକ୍ଷା କେନ୍ଦ୍'' । ତେଣୁ ମୁଁ ଏଠାରେ କହିବି ମୋ ବିଦ୍ୟାଳୟ ଜୀବନ ପରେ ମଧ୍ୟ ମୋ ବିଦ୍ୟାଳୟ ମୋର ଇତିହାସ ହୋଇ ରହି ନାହିଁ । ସବୁବେଳେ ଏହା ମୋ ପାଇଁ ବର୍ତ୍ତମାନ । କାରଣ ମୋର ଶିକ୍ଷାର ମୁଳ ପିଷ ହିଁ ଏହି ବିଦ୍ୟାଳୟ । ତେଣୁ ମୁଁ ଏଠାରେ ଖୋଲାଖୋଲି ଭାବରେ କହିବି ଯେ ଅନ୍ୟ ବିଦ୍ୟାଳୟ ତୁଳନାରେ ଏହି ବିଦ୍ୟାଳୟର ଶିକ୍ଷା ଧାରା ସମ୍ପର୍ତ୍ତ ଭିନ୍ନ ଯାହା ମୁଁ ବିଦ୍ୟାଳୟ ଜୀବନ ପରେ ଅନୁଭବ କରିପାରିଛି । ଏଠାରେ ସମୟ ପ୍କାର ଶିକ୍ଷା ସହିତ ଏକ ମହାନ୍ ଶିକ୍ଷା ଦିଆଯାଉଛି ତାହା ହେଲା ଆଧ୍ୟାତ୍ପିକ ଶିକ୍ଷା ଯାହା ସମୟ ଛାତ୍ର, ଛାତ୍ରୀଙ୍କ ଚ଼େତନାକୁ ଏକ ଉଚ୍ଚତର କଗତ ଆଡ଼କୁ ନେଇଯାଏ ଏବଂ ପ୍ରତିଟି ମୁହୁର୍ଭରେ ଶିକ୍ଷା ଦିଆଯାଏ ଯେ ଯାହାକିଛି କାର୍ଯ୍ୟ କର ସର୍ବଦା ଭଗବାନଙ୍କ ନିମିଭ କରିବା ଉଚିତ୍ । କାରଣ ତାଙ୍କର ଉପସ୍ଥିତି ସବୁ କିଛିକୁ ଦିବ୍ୟରେ ପରିଶତ କରିଦିଏ । ଏଣୁ ପରମ ପ୍ରଭୁ ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦ କହିଛନ୍ତି :-

"Its absence left the greatest actions dull, Its presence made the smallest seem divine." - Savitri-305

ଏହି ପୁଣ୍ୟ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଆମକୁ ପୂର୍ଣ୍ଣାଙ୍ଗ ଶିକ୍ଷା ଦିଆଯାଇଛି । ତେଣୁ ଆମେ ସମଷ୍ଟେ ପୂର୍ଣ୍ଣାଙ୍ଗ ଶିକ୍ଷାର ଶିକ୍ଷାର୍ଥୀ ହୋଇଥିବାରୁ ଦିବ୍ୟ ଜନନୀ ଶ୍ୱୀମା' ଓ ପରମ ପ୍ରଭୁ ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦଙ୍କ ପାଦ ପଦ୍ମରେ ମୋର ଅଶେଷ ପ୍ରଶାମ ।

ମୁଁ ଏଠାରେ ଆହୁରି ଜଣାଇବାକୁ ଚାହୁଁଛି ଏକ ସୁଖର ବିଷୟ ଏଠାରେ ସମୟ ଶିକ୍ଷକ ଓ ଶିକ୍ଷୟିତ୍ରୀ ମାନଙ୍କୁ ସନ୍ନାନ ସହକାରେ ଅପା, ଭାଇ ରୂପେ ଗ୍ରହଣ କରାଯାଇଛି । ଆମ ଆଶ୍ରମ ଓ ବିଦ୍ୟାଳୟର ପ୍ରତିଷାତାଙ୍କୁ ଆମେ ପୂଜାୟଦା ମା' ବୋଲି ସୟୋଧନ କରୁ । ଯାହାଙ୍କ ପାଖରେ ସମୟ ପ୍ରକାର ଜ୍ଞାନର ଆଲୋକ ଝଲସୁଛି । ବାୟବରେ ଏହା ମୋତେ ଏକ ଦିବ୍ୟ ପରିବାର ପରି ଲାଗେ । ଅତି ଆନନ୍ଦମୟ ଅନୁଭବ ହୁଏ । ଏଠାରେ ପ୍ରତିଟି ମୁହୂର୍ତ୍ତରେ ଚାଲିଛି ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଚୂର୍ଚ୍ଚା ଏବଂ ପ୍ରତିଟି ମୁହୂର୍ତ୍ତରେ ଦିଆଯାଇଛି ଦିବ୍ୟ ଜ୍ଞାନ ଯାହା ଆମ ମାନଙ୍କୁ ଏକ ଉଚ୍ଚତର ଜୀବନ ବଞ୍ଚ୍ଚବା ପାଇଁ ପ୍ରେଣଣା ଦିଏ ଏବଂ ସତ୍ମାର୍ଗ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରାଏ ।

''ଶ୍ରୀମା'ଙ୍କ ଆଦର୍ଶ ପୂର୍ଣ୍ଣାଙ୍ଗ ଶିକ୍ଷା କେନ୍ଦ୍ର'' ଏକ ସାଧନାର କ୍ଷେତ୍ର । ତେଣୁ ଏକ ଛାତ୍ର ଭାବେ ମୁଁ ଗୁରୁ, ଗୁର୍ବୀ ଓ ବିଦ୍ୟାଳୟର ପୂଜ୍ୟା ମା'(ମା' କ୍ରୀଷା)ଙ୍କ ପାଦପଦ୍ମରେ ଭକ୍ତିଭରା ପ୍ରଶତି ଏବଂ ଜଗତଜନନୀ ଶ୍ରୀମା ଓ ପରମପ୍ରଭୁ ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦଙ୍କ ନିକଟରେ ମୁଁ କୃପାର ଭିକ୍ଷୁକ । କେବଳ ଏତିକି ନୁହେଁ ''ଶ୍ରୀମା'ଙ୍କ ଆଦର୍ଶ ପୂର୍ଣ୍ଣାଙ୍ଗ ଶିକ୍ଷା କେନ୍ଦ୍ର''ରେ ଅନ୍ତର୍ନିହିତ ହୋଇଛି ''ଶ୍ରୀ ମାତୃନିକେତନ'' ଆଶ୍ରମ । ପରମପ୍ରଭୁ ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦ ଓ ଦିବ୍ୟ ଜନନୀ ଶ୍ରୀମା'ଙ୍କ କୃପାରୁ ଶ୍ରୀ ମାତୃନିକେତନ ହେଉଛି ଏକ ଜ୍ୱଳନ୍ତ ସାଧନାର ନିକେତନ ଯେଉଁଠାରେ ସମୟ ପ୍ରକାର ଆଧ୍ୟାତ୍ନିକତା ଉପଲବ୍ଧ ହେଉଛି ।

ପ୍ରାୟ ବାର ବର୍ଷ କାଳ ମୁଁ ଏହି ପରିସର ମଧ୍ୟରେ ଶିକ୍ଷା ଲାଭ କରି ଆଜି ଏହି ମୁହୂର୍ତ୍ତରେ ପହଞ୍ଚଛି, ତେଣୁ ମା'ଙ୍କ ପାଖରେ ମୋ ମନରୁ ସ୍ୱତଃୟୃର୍ଭ ଭାବେ ଚାରି ଧାଡ଼ି କବିତା ଝରି ଆସୁଛି-

''ତୁମରି ପାଖରେ ମା' ଜୀବନକୁ ଅର୍ପିବି ଏ ସଂସାର ରାଇଜରୁ ମୁଁ ଉଦ୍ଧାର ପାଇବି ॥୧॥ ଶ୍ରୀ ମାତ୍ନନିକେତନ ହେଲା ମୋର ଦିବ୍ୟ ଆଶ୍ରମ ଶପଥ କରୁଛି ମା ଏହାର ରଖିବି ମାନ ॥୨॥

ସମୟ ବିଦ୍ୟାଳୟ ପରି ଏହି ବିଦ୍ୟାଳୟରେ ମଧ୍ୟ ପ୍ରତି ବର୍ଷ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ଉତ୍ସବ ତଥା: ବାର୍ଷିକ କ୍ରୀଡ଼ା ଉତ୍ସବ, ବାର୍ଷିକ ଉତ୍ସବ ଇତ୍ୟାଦି ଏବଂ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ପୂଜା ପର୍ବ ମଧ୍ୟ ପାଳିତ ହୁଏ ।

''ଶ୍ରୀମା'ଙ୍କ ଆଦର୍ଶ ପୂର୍ଣ୍ଣାଙ୍ଗ ଶିକ୍ଷା କେନ୍ଦ୍ର'' ଏକ ବିଦ୍ୟାଳୟ ଭାବରେ ତା'ର ଗୌରବ ବଜାୟ ରଖିଛି । ଏହି ବିଦ୍ୟାଳୟରେ ବିଶେଷତଃ ଛାତ୍ର ଛାତ୍ରୀ ମାନଙ୍କୁ ଏହି ଶିକ୍ଷା ଦିଆଯାଏ ଯେ ବର୍ଭମାନ ସମାଜରେ ଚାଲିଥିବା ଦୁର୍ନୀତି, ଭୁଷ୍ଟାଚ଼ାର, ଆମ୍ପ୍ରତାରଣା, ମିଥ୍ୟାଚାର ରୂପକ ପଙ୍କରୁ ଦୂରେଇ ରହିବା ଏବଂ ମଣିଷଟିଏ ହୋଇ ଦିବ୍ୟତ୍ୱରେ ଜୀବନକୁ ଗଢ଼ିବା । ତେଣୁ ପରମ ପଭୁ ଶୀ ଅରବିନ୍ଦ କହିଛନ୍ତି:

"We reap the fruit of our forgotten deeds.... watched by a still all-seeing Eye above".

- Savitri-378

ଏହିପରି ଶିକ୍ଷା ନିମନ୍ତେ ଆମ ବିଦ୍ୟାଳୟରେ ପ୍ରତି ଶନିବାର ଦିନ ପାଠତ୍କୁ ହୁଏ । ପ୍ରାରୟ ଠାରୁ ଆରୟ କରି ଆଜି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଆମ ବିଦ୍ୟାଳୟରେ ମୁଁ ସବୁ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଭାଗିଦାର ହୋଇଛି ଓ ବିଦ୍ୟାଳୟର ତଥା ''ଶ୍ରୀ ମାଡ୍ନିକେତନ''ର ମୂଳ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ କ'ଣ କାଣି ପାରିଛି । ''ଶ୍ରୀମା'ଙ୍କ ଆଦର୍ଶ ପୂର୍ଣ୍ଣାଙ୍ଗ ଶିକ୍ଷା କେନ୍ଦ୍ର''ର ମୁଖ୍ୟ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ହେଲା ରୂପାନ୍ତରିତ ମନ, ପ୍ରାଣ, ଶରୀରରେ ଭଗବତ୍ ପ୍ରାପ୍ତି ଏବଂ ସମୟଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଦିବ୍ୟତ୍ୱର ଭାବ ପ୍ରକଟିତ ହେବା । ଏଥିପାଇଁ ଅକ୍ଲାନ୍ତ

ପରିଶ୍ରମ ଦରକାର । ତେଣୁ ପରମ ପ୍ରଭୁ ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦଙ୍କ ଭାଷାରେ:

"All shall be done for which our pain was borne". - Savitri-344

ଆଜି ମୁଁ ମୋର ଏହି ପବିତ୍ର ଶିକ୍ଷାନୁଷ୍ଠାନ ନିମିତ୍ତ ଗର୍ବ ଅନୁଭବ କରେ । ଏହାର ଜ୍ଞାନାଲୋକ ମୋ ଜୀବନକୁ ପୁଷ୍ପିତ କରିଥିବାରୁ ତାହା ମୋ ପାଇଁ ଏକ ମହାନ୍ ସ୍କୃତି ରୂପେ ସମ୍ମାନନୀୟ । ସୁତରାଂ ମୋ ବିଦ୍ୟାଳୟର ମନୋଜ୍ଞ ପରିବେଶ ଓ ଛାତ୍ର ଜୀବନର ମଧୁର ଅନୁଭୂତିଗୁଡ଼ିକ ଚ଼ିରଦିନ ପାଇଁ ମାନସପଟରେ ଅଲିଭା ହୋଇରହିବ । ଆଜି ବିଦ୍ୟାର୍ଜନ କାର୍ଯ୍ୟ ସମାପ୍ତ ହୋଇଯାଇଥିଲେ ହେଁ ବିଦ୍ୟାଳୟର ଅପାସୋରା ସ୍କୃତି ମୋ ମନ ମନ୍ଦିରରେ ନିତ୍ୟ ନିୟତ ନାଚିଉଠ୍ରଛି ।

ପରିଶେଷରେ ଏଡିକି କହିବି ଆମ ବିଦ୍ୟାଳୟ ସଦା ହସି ଉଠୁଥାଉ ଏବଂ ଯେଉଁ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଏହା ପ୍ରତିଷିତ ତା'ର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ପୂରଣ ହେଉ, ସେଥିପାଇଁ ସାହାଯ୍ୟ ନିମନ୍ତେ ମୁଁ ପ୍ରଷ୍ତୁତ ଏବଂ ଆମ ବିଦ୍ୟାଳୟର ସର୍ବାଙ୍ଗ ଅଭିବୃଦ୍ଧି କାମନା ନିମନ୍ତେ ପରମ ପ୍ରଭୁ ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦ ଓ ଦିବ୍ୟଜନନୀ ଶ୍ରୀମା'ଙ୍କ ଚରଣ କମଳରେ ଭକ୍ତିପୂତ ତଥା ଦିବ୍ୟ ପ୍ରେମଭର। ସବିଶେଷ ପ୍ରାର୍ଥନା ।



# ସାଧନା ବଳେ ସର୍ବ ସିଦ୍ଧି

ଏମ୍. ରେଣୁକା

୧୦ମ ଶେଣୀ

ମୁନିରଷିମାନଙ୍କ ଦେଶ ହେଉଛି ଭାରତବର୍ଷ । ଏହା ଆମେ ବହୁ ପୁରାତନ ଯୁଗରୁ ଜାଣିବାକୁ ପାଉଛୁ । ପୃଥ୍ବୀର ସମଞ ପ୍ରାଣୀ ବା ଜୀବଜଗତ ନିଜର ଲକ୍ଷ୍ୟ ପୂରଣ କରିବା ପାଇଁ କିୟା ନିଜର କର୍ମର ଫଳ ପ୍ରାପ୍ତି ପାଇଁ ସାଧନା କରି ସିଦ୍ଧି ଲାଭ କରିଥାନ୍ତି । ମନୁଷ୍ୟ ସିଦ୍ଧି ଉପରେ ଯେତିକି ଧ୍ୟାନ ଦେଉଛି ସାଧନା ଉପରେ ମଧ୍ୟ ସେତିକି ଧ୍ୟାନ ଦେବା ଆବଶ୍ୟକ । ମନୁଷ୍ୟ ଜୀବନରେ ଏକ ବଡ଼ ଦୋଷ ରହିଛି ଯେ, ସେ ଆଦର୍ଶ, ଲକ୍ଷ୍ୟ ଦିଗକୁ ବହୁତ ଆକର୍ଷିତ ହୋଇଯାଉଛି । ଆମେ ନିଜର ସାଧନାକୁ ପୁଷ୍ଟ କରିବା ଏବଂ ପୂର୍ଣ୍ଣ କରିବାର ଆବଶ୍ୟକତା ରହିଛି । ଯଦି ଆମ ସାଧନା ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବେ ସଠିକ୍ ତା' ହେଲେ ଆମର ସିଦ୍ଧିପ୍ରାପ୍ତ ଅବଶ୍ୟୟାବୀ । ଆମେ ଭୁଲିଯାଉଛୁ ଯେ କର୍ମ ହିଁ ଫଳର ଜନ୍ମଦାତା ।

ଫଳ ସ୍ୱତଃ ଉପ୍ନ ହୋଇପାରିବ ନାହିଁ । ଥରେ ଆମେ ନିଜର ଲକ୍ଷ୍ୟ ଓ ସାଧନାକୁ ନିଷ୍ଟିତ କଲାପରେ ଆମେ ଲକ୍ଷ୍ୟକୁ ଛାଡ଼ିପାରୁ ନାହୁଁ କାରଣ ଆମର ବିଶ୍ୱାସ ଅଛି ଯେ, ଆମର ସାଧନା ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବେ ସଠିକ୍ ଅଛି, ତା'ହେଲେ ସିଦ୍ଧି ନିଷ୍ଟିତ ଭାବେ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବ । ତେଣୁ ଆମକୁ ସାଧନା ଉପରେ ଧ୍ୟାନ ଦେବା ଆବଶ୍ୟକ । ଏହାର ଅନେକ ପୌରାଣିକ ମତ ରହିଛି-

ଏକଲବ୍ୟ ଭଳି କଣେ ଗୁରୁଭକ୍ତି ଥିବା ଶିଷ୍ୟ ଗୁରୁଦ୍ରୋଣଙ୍କ ଠାରୁ ଶିକ୍ଷାର୍ଜନ ପାଇଁ ଯାଇଥିଲେ କିନ୍ତୁ ଗୁରୁଦ୍ରୋଣ ତାଙ୍କୁ ଶିକ୍ଷା ଦେବା ପାଇଁ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବେ ମନା କରିଦେଇଥିଲେ । ଏକଲବ୍ୟ ମନ ଦୁଃଖ କଲେ ନାହିଁ । ସେ ଗୁରୁଦ୍ରୋଣଙ୍କ ଆଶ୍ରମଠାରୁ ବହୁ ଦୂରରେ ଏକ କୁଟୀରରେ ଦ୍ରୋଣଙ୍କ ମୂର୍ଭି ତିଆରି କରି ସେହି ପ୍ରତିମୂର୍ତ୍ତି ସକ୍ଷୁଖରେ ପ୍ରତିଦିନ ଧନୁର୍ବିଦ୍ୟା ଅଭ୍ୟାସ କଲେ । ପରେ ସେ ନିଜର ସାଧନା ଦ୍ୱାରା କର୍ମ କଲେ ଏବଂ ସିଦ୍ଧି ଲାଭ କଲେ । ତେଣୁ ସଂସ୍କୃତରେ କଥିତ ଅଛି -

''ଯାଦୃଶୀ ଭାବନା ଯସ୍ୟ ତସ୍ୟ ସିଦ୍ଧି ର୍ଭବତି ତାଦୃଶୀ ॥''

ସେହିପରି ଅନ୍ୟ ଏକ ଉଦାହରଣ ହେଲା -

ଥରେ ଜଣେ ପ୍ରଖ୍ୟାତ ସଂଗୀତଜ୍ଞ ବେଥୋବନ ନିଜର କଳାର ପ୍ରସ୍ତୁତି ସମୟରେ ନିଜର ମିତ୍ର ତଥା ପ୍ରଶଂସକ ମାନେ ତାଙ୍କୁ ଚାରିଆଡ଼େ ଘେରି ରହିଥିଲେ । ତାଙ୍କ ମୁଖରୁ କୌଣସି ଶବ୍ଦ ବାହାରିଲା ନାହିଁ । ସେମାନେ ତାଙ୍କୁ ବିସ୍ମୟ ବିମୁଗ୍ପକର ହୋଇଚାହିଁ ରହିଥିଲେ । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ଜଣେ ମହିଳା ତାଙ୍କ୍ ଗୟୀରତାର ସହ କହିଲେ, ଆହା ! ଯଦି ଈଶ୍ୱର ମୋତେ ଏହି ଅସାଧାରଣ ଶକ୍ତି ଦେଇଥା'ନ୍ତେ ତ ..... ? ବେଥୋବନ ଏହା ଶୁଣି ତାଙ୍କୁ କହିଲେ ଯେ, କ'ଶ ତ୍ମର କହିବା ଅର୍ଥ ଯେ ମୋତେ ଏହି ଶକ୍ତି ଈଶ୍ୱର ପ୍ରଦାନ କରିଛନ୍ତି । ଏହି ଉପହାର ତୃମକୃ ବି ମିଳିପାରିବ । ଚାଳିଶି ବର୍ଷ ଧରି ପ୍ରତିଦିନ ଆଠ ଘଣ୍ଟା ଅଭ୍ୟାସ କର ତେବେ ତ୍ରମେ ମଧ୍ୟ ମୋ ପରି ହୋଇପାରିବ । ଏଠାରେ ବେଥୋବନ ମଧ୍ୟ ସାଧନା କରି ନିଜର ସିଦ୍ଧିଲାଭ କରିଥିବା କଥା ପ୍ରକାଶ କରିଛନ୍ତି ।

ବିଦ୍ୟାର୍ଥୀମାନେ ମଧ୍ୟ ଭଲ ପାଠ ପଢ଼ିବା ପାଇଁ ସାଧନା କରିଥା'ନ୍ତି । ଯଦି ତାଙ୍କର ସାଧନା ଠିକ୍ ହୋଇଥାଏ, ତେବେ ସେମାନେ ନିଜର ସିଦ୍ଧି ଲାଭ କରିପାରିବେ । ଯଦି ସେମାନଙ୍କ ସାଧନା ସଠିକ୍ ନଥାଏ, ତେବେ ସେମାନେ ସିଦ୍ଧିର ଅଧ୍କାରୀ ହୋଇପାରିବେ ନାହିଁ । ଦିବ୍ୟଜନନୀ ଶ୍ରୀମା କହିଛନ୍ତି: - "Have faith and be sincere."

- The Mother

-''ବିଶ୍ୱାସ ରଖ ଓ ନିଷାପର ହୁଅ ।'' - ଶ୍ରୀମା ଦିବ୍ୟଜନନୀ ଶ୍ରୀମା'ଙ୍କ ପ୍ରଦଭ ଆଉ ଏକ ଉକ୍ତି :

-''ଯେତେବେଳେ ଜଣେ କିଛି ଚ଼ାହିଁଥାଏ, ଦିବ୍ୟ କୃପା ହିଁ ତାହାର ଉତ୍ତର ଦିଏ ଓ ସେହି ପ୍ରାର୍ଥନା ପୂରଣ କରିଥାଏ, ଏବଂ ସେହି ବ୍ୟକ୍ତି ଯଦି କୃତଜ୍ଞ ରୁହେ ତା'ହେଲେ ସେ ଅଗ୍ରଗତି କରେ । କିନ୍ତୁ କଣେ ଯଦି କୌଣସି କିଛି ନ ଚ଼ାହିଁ କେବଳ ଅଭୀପ୍ସା କରିଚ଼ାଲେ, ତା'ହେଲେ ପରମ ଭାଗବତ ଚ଼େତନା ହିଁ ତାହା ଶୁଣିଥାଏ ଓ ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ସେହି ବ୍ୟକ୍ତିର ଅନୁକୂଳ ଅବସ୍ଥା ସୃଷ୍ଟି କରି ତାହାର ଉତ୍ତର ଦେଇଥାଏ।'' - ଶ୍ରୀମା

ବିଦ୍ୟା ପ୍ରତି କାମନା ଯାହାର ସେ ହେଉଛି ପ୍ରକୃତ ବିଦ୍ୟାର୍ଥୀ । ବିଦ୍ୟାର୍ଥୀ ଜୀବନର ଏକମାତ୍ର ଲକ୍ଷ୍ୟ ହେବା ଉଚିତ୍ କେବଳ ଅଧିକରୁ ଅଧିକ ଜ୍ଞାନ ଆହରଣ କରିବା । ଉଚ୍ଚ ଜ୍ଞାନାଦର୍ଶ ଲାଭକରି ଗୌରବ ଅର୍ଚ୍ଚନ କରିପାରିଲେ ଏହା ହିଁ ହେବ ତା'ର ସାଧନାର ସାର୍ଥକତା ।



 $oldsymbol{\bot}$ ''ଭଗବାନଙ୍କୁ ବୁଝିବାକୁ ହେଲେ ଜଣେ ଭଗବାନ ହୋଇଉଠିବା ଉଚିତ ।''

\_\_ ଶ୍ରୀମା

# ଶ୍ରମର ସାର୍ଥକତା

**ରୂପାଲି ଗୌଡ଼** ୧୦ମ ଶ୍ରେଣୀ

ପରିଶ୍ରମ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ସବୁ କାର୍ଯ୍ୟ ସିଦ୍ଧି ହୋଇଥାଏ । ପରିଶ୍ରମ ହିଁ ସବୁର ମୂଳ । ପରିଶ୍ରମ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ଜଣେ ଆଗକୁ ବଢ଼ିଥାଏ । ଆଜିକାଲି ଦୁନିଆରେ ଅସୟବ ବୋଲି କିଛି ବି ନାହିଁ । ସବୁ ସୟବ ହୋଇପାରିବ କେବଳ ପରିଶ୍ୱମ ଦ୍ୱାରା । ପରିଶ୍ୱମ କଲେ ଜଣେ ଉଚ୍ଚତର ୟରକୁ ଉଠିଥାଏ । ଯିଏ ପରିଶ୍ମ କରୁ ନଥିବ ସିଏ କେବେ ବି ସୁଖରେ ରହିବ ନାହିଁ । ସେହିପରି କଣେ ପିଲା ଯଦି ପାଠରେ ପରିଶ୍ୱମ କରିବ ତା'ହାଲେ ସେ ନିଈ୍ୟ ଗୋଟିଏ ଭଲ ମଣିଷ ହୋଇଉଠିବ । ଆମର ସବୁକିଛି ପରିଶ୍ରମ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରୁଛି । ଆଜି ଯଦି ମୁଁ ବି ମା'ଙ୍କୁ ଭଲ ପାଇକି ପରିଶ୍ରମ କରିବି ତାହେଲେ ମଁ ବି ଦିନେ ଭଲ ମଣିଷ ହୋଇ ମା'ଙ୍କ ସେବା କରିବି । ଯଦି ଜଣେ କଠିନରୁ କଠିନ ପରିଶ୍ରମ କରୁଥିବ ତା'ହେଲେ ସେ ପରିଶମ କେବେ ବୃଥା ଯିବ ନାହିଁ । ସେ ପରିଶ୍ୱମର ଫଳ ନିଶ୍ବୟ ପାଇବ ହିଁ ପାଇବ । ପରିଶ୍ରମ କଲେ କ'ଶ ନ ହୋଇପାରେ ସବୁକିଛି ହୋଇପାରେ ଅସନ୍ତବ ବି ସନ୍ତବ ହୋଇଥାଏ ।

ପରିଶ୍ରମର ଫଳ କ'ଣ ହୋଇଥାଏ ତାହା ମୁଁ ବର୍ଷନା କରୁଛି: ମୁଁ ଜଣେ ମାଆଙ୍କର ଶିଶୁ କିନ୍ତୁ ମୁଁ ପିଲାଦିନ ଠାରୁ ସପ୍ତମ ଶ୍ରେଣୀ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମୁଁ ମା' କିଏ ଏବଂ ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦ କିଏ ମୁଁ ଜାଣି ନଥିଲି । ହେଲେ ମୁଁ ଯେତେବେଳେ ଅଷ୍ଟମ ଶ୍ରେଣୀକୁ ଆସିଲି ସେତେବେଳେ ମୁଁ ମା'ଙ୍କ ଶିକ୍ଷାକେନ୍ଦ୍ରକୁ ଆସିଲି । ପ୍ରଥମରେ ମୁଁ ଯେବେ ୟୁଲକୁ ଆସିଲି ସେତେବେଳେ ମୁଁ ମା' ଓ ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦଙ୍କୁ ଦେଖିଲି ହେଲେ ମୁଁ ଚ଼ିହ୍ନପାରି ନ ଥିଲି । ଯେତେବେଳେ ମୁଁ ସାଙ୍ଗମାନଙ୍କୁ ପଚାରିଲି

ସେମାନେ କହିଲେ ଯେ ମା' ହେଉଛନ୍ତି ଦିବ୍ୟକନନୀ ଆଉ ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦ ହେଉଛନ୍ତି ପ୍ରଭୁ । ତା'ପରେ ମୁଁ କାଣିପାରିଲି । ମା'ଙ୍କ ଷ୍କୁଲକୁ ଆସିବା ପରେ ମା'ଙ୍କର ପ୍ରଭାବ ମୋ ଉପରେ ଟିକେ ପଡ଼ିଲା । ଆଗରୁ ମୁଁ ଯେମିତି ଥିଲି ମୁଁ ବଦଳି ଗଲି । କିନ୍ତୁ ପୂର୍ବାପେକ୍ଷା ଟିକେ ଭଲ ପଢ଼ିଲି । କିନ୍ତୁ ମୁଁ ଆଜିଠାରୁ ସଙ୍କଳ୍ପ କରୁଛି ଯେ ମୁଁ ବି ପରିଶ୍ରମ କରିବି ଆଉ ଭଲ ପାଠ ପଢ଼ିବି ।

ପରିଶ୍ରମ ବୃଥା ଯିବ ନାହିଁ । ସମଞ୍ଚେ ଜାଣିଛନ୍ତି ଯେ ପରିଶ୍ରମର ଫଳ ମିଠା ହୋଇଥାଏ । କଷ୍ଟ କରିଲେ ହିଁ ସଫଳତା ପ୍ରାପ୍ତି ହୋଇଥାଏ । ପ୍ରତି ମୁହୂର୍ତ୍ତରେ ଯିଏ ନିଜର କର୍ଭବ୍ୟ ପ୍ରତି ତଥା ସମୟ ପ୍ରତି ସଜାଗ ରୁହେ ସେ ତା' ଜୀବନରେ କେବେ ମଧ୍ୟ ବିଫଳ ହୋଇନଥାଏ । ମଣିଷ ଉପରେ ଯଦି ଥରେ ଦିବ୍ୟ କୃପାର ବାରିଧାରା ପ୍ରବାହିତ ହୁଏ, ତେବେ ତା'ର ଜୀବନ ସାର୍ଥକ ହୁଏ । ସେହି ଦିବ୍ୟ ପ୍ରଭାବର ସଂୟର୍ଶରେ ଆସି ତା'ର ଶ୍ରମ ସାର୍ଥକ ହେବା ସହିତ ଦିନେ ଜଣେ ଭଲ ମଣିଷ ଭାବରେ ପରିଗଣିତ ହୁଏ । ସଂଷ୍କୃତରେ ଏକ ଶ୍ଲୋକ ଅଛି -

''ଉଦ୍ୟମେନ ହି କାର୍ଯ୍ୟାଣି ସିଧ୍ୟନ୍ତି ନ ମନୋରଥିଃ ।''

ଅର୍ଥାତ୍ ନିରତ୍ତର ପ୍ରଯନ୍ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ଯେ କୌଣସି କର୍ମରେ ସଫଳତା ମିଳିଥାଏ । କେବଳ ମନରେ ଭାବିଦେଲେ ସେଥିରେ ସଫଳତା ମିଳିନଥାଏ । ମନରେ ପ୍ରଥମେ ଲକ୍ଷ୍ୟ ରଖି ଲକ୍ଷ୍ୟ ଦିଗରେ ସଂକଳ୍ପ ବଦ୍ଧ ହୋଇ ଅଗ୍ରସର ହେଲେ ହିଁ ପୂର୍ଣ୍ଣ ସଫଳତା ପ୍ରାପ୍ତି ଅବଶ୍ୟ ହୋଇଥାଏ ।



### ଶାକାହାରୀ

### ଜି. ଗୁଣମଣି

୭ମ ଶ୍ରେଣୀ

ମଣିଷ କ୍ଷୁଧା ମେଣ୍ଟାଇବା ପାଇଁ ଖାଦ୍ୟ ଖାଇଥାଏ । ଏମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କିଏ ତୃଣଭୋଜି , କିଏ ମାଂସାଶୀ, କିଏ ଶାକାହାରୀ । ବାଘ, ଭାଲୁ, ସିଂହ ଏମାନେ ମାଂସ ଖାଇଥାନ୍ତି, ଏମାନଙ୍କୁ ମାଂସାଶୀ ପ୍ରାଣୀ କୁହାଯାଏ । କିନ୍ତୁ କେତେକ ମନୁଷ୍ୟ ମଧ୍ୟ ମାଂସ ଖାଇଥାନ୍ତି । ମନୁଷ୍ୟ ମାନେ ମାଂସ ଖାଇବା ଆଦୌ ଉଚିତ୍ ନୁହେଁ । ବାଘ, ଭାଲୁ, ସିଂହ ଏମାନେ ମାଂସ ଖାଇବା ଜାଣି ଭଗବାନ ଏମାନଙ୍କୁ ବଡ଼ ବଡ଼ ନଖ, ଦାନ୍ତ ଇତ୍ୟାଦି ଦେଇଛନ୍ତି, କିନ୍ତୁ ମଣିଷ ମାନଙ୍କ ଠାରେ ଏହି ସବୁ ଦେଇନାହାନ୍ତି । ଏହା ସବୁ ଜାଣି ମଧ୍ୟ ମନୁଷ୍ୟ ମାଂସ ଖାଇଥାଏ । ମନୁଷ୍ୟ ମାଂସ ନ ଖାଇବାକୁ ଇଚ୍ଛା କରିଥାଏ । କିନ୍ତୁ ମନୁଷ୍ୟ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ଲାଳସା, ଜିହ୍ୱାର ସ୍ୱାଦକୁ ରୋକିପାରେ

ନାହିଁ । ତେଣୁ ସେ ମାଂସ ଖାଇଥାଏ । କେତେକ ଷାନରେ ଆମେ ଦେଖିବାକୁ ପାଉ ଯେ କୁକୁଡ଼ା ଓ ଛେଳିକୁ ମାରି ଖାଇଥା'ତି । ଆମେ ଏମାନଙ୍କୁ ମାରିବା ଠିକ୍ ନୁହେଁ । କାରଣ ଆମେ ଏମାନଙ୍କର ଟିକିଏ ଯତ୍ନ ନେଇନାହୁଁ । ଏମାନଙ୍କୁ ମାରିବାର ଅଧିକାର ଆମର ନାହିଁ ।

ମହାତ୍ମାଗାନ୍ଧୀ ଏହି ସବୁ କାଣିଥିଲେ । ସେଥିପାଇଁ ସେ ଅହିଂସା ଓ ସତ୍ୟର ସଂଗ୍ରାମ ଆରୟ କରିଥିଲେ । ଅହିଂସାର ଅର୍ଥ କୌଣସି ପ୍ରାଣୀକୁ ହିଂସା କରିବା ନାହିଁ । ସଭିଙ୍କ ପ୍ରତି ଆନନ୍ଦ ଓ ଭଲପାଇବା । ମୁଁ ମା'ଙ୍କ ଡ଼ରଣରେ ଏତିକି ପ୍ରାର୍ଥନା କରେ ଯେ ସମୟେ ମାଂସ ନ ଖାଇ ଓ ମାଂସ ପ୍ରତି ଆଗ୍ରହ ପ୍ରକାଶ ନ କରିଶାକାହାରୀ ଜୀବନଯାପନ କରନ୍ତ୍ର ।



ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦଙ୍କ ବାଣୀ -

#### ଅନ୍ତରରେ ନବଜନ୍ମ ପାଇଁ ଏକ ସୁଯୋଗ

g:- ସାଧକମାନଙ୍କ ଜନ୍ମଦିନରେ ମା'ଙ୍କ ଦର୍ଶନର କୌଶସି ବିଶେଷ ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟ ରହିଛି କି ?

**ଉଉର :**— ଏପରି ଏକ ଛନ୍ଦ ଜାଗତିକ ଶକ୍ତି ସମୂହର ଖେଳରେ ରହିଛି, ଯାହା ସୂର୍ଯ୍ୟ ଓ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଗ୍ରହ ସହିତ ସମ୍ପର୍କିତ । ତାହା ଜନ୍ମଦିନଟିକୁ ଏକ ଦିବ୍ୟ କିରଣର ସମ୍ଭାବ୍ୟପୂର୍ଣ୍ଣ ଦିବସରେ ପରିଶତ କରିଥାଏ, ଯେଉଁ ଦିନଟିରେ ଆମର ସଭାରେ ଅଧିକ ନମନୀୟତାର ସମ୍ଭାବନା ରହିଥାଏ । ଏହି କାରଣ ଯୋଗୁଁ, ମା ସାଧକମାନଙ୍କୁ ସେମାନଙ୍କ ଜନ୍ମଦିନରେ ଦର୍ଶନ ଦେଇଥାନ୍ତି ।

### ସକଳ ସମସ୍ୟାର ସମାଧାନ

#### ପି. ରାମନିରଞ୍ଜନ

୧୦ମ ଶ୍ରେଣୀ

ମଣିଷର ଜୀବନ, ସମାକ ଓ ଜଗତ ନାନା ସମସ୍ୟାରେ ଭରି ହୋଇ ରହିଛି । ଏହା ଅସ୍ୱୀକାର କରାଯାଇ ପାରିବ ନାହିଁ । ଜୀବଜଗତରେ ରୋଗ, ଜରା ଓ ମୃତ୍ୟୁ ଆଦି ସମସ୍ୟାଦ୍ୱାରା ସକଳ ପ୍ରାଣୀ ପ୍ରଭାବିତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଏହିସବୁ ସମସ୍ୟା ଦ୍ୱାରା ସମଗ୍ର ଜଗତ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇ ରହିଛି । ଏହାର ସମାଧାନର ରାୟା ମଣିଷ ଖୋଜି ଚାଲିଛି ।

ପୁନଣ୍ଟ ଅଜ୍ଞାନତା, ଅହଂକାର, ଗର୍ବ, ଦୟ, ଈର୍ଷା, ଅସ୍ୟା ତଥା କାମ, କୋଧ, ଲୋଭ, ମୋହ, ମଦ, ମାହର୍ଯ୍ୟ ଆଦି ଷଡ଼ିରପୁ ଯୋଗୁଁ ପୃଥିବୀରେ ଅନେକ ସମସ୍ୟା ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଥାଏ । ଏହିସବୁ ସମସ୍ୟାର ସମାଧାନ ନିମତେ ମାତ୍ଶକ୍ତି ହିଁ ଏକାତ ପ୍ରୟୋଜନ । ଯେତେବେଳେ ପ୍ରଭୁ ଶ୍ରୀରାମଚନ୍ଦ୍ର ଦୃଷ୍ଟଶକ୍ତି ରାବଶକୁ ପରାଞ୍ଚ କରିବା ପାଇଁ ପୃଷ୍ମୃତ ହେଲେ, ସେତେବେଳେ ସେ ମା' ଦୂର୍ଗାଙ୍କୁ ପଥମେ ଆବାହନ କରି ଶକ୍ତି ମାଗିଥିଲେ । ପୁନଶ୍ଚ ଦ୍ୱାପର ଯୁଗରେ ଅଧର୍ମ ଉପରେ ଧର୍ମର ଜୟ ପାଇଁ ଅର୍ଜୁନ ମା' ଦୁର୍ଗାଙ୍କୁ ପ୍ରସନ କରିଥିଲେ । ଏହି କଳିଯ୍ଗରେ ସକଳ ସମସ୍ୟାର ସମାଧାନ ପାଇଁ ମା' ନିଜେ ପୃଥିବୀ ପୃଷକୁ ଓହ୍ଲାଇ ଆସିଛନ୍ତି । ଦିବ୍ୟଜନନୀ ନିକଟରେ ନିଃଶେଷରେ ସମର୍ପଣ କଲେ ସକଳ ସମସ୍ୟାର ସମାଧାନ ଆପେ ଆପେ ହୋଇଯିବ । ଏଥିପାଇଁ ମା'ଙ୍କୁ ପ୍ରତି ମୁହର୍ଭରେ ସ୍ମରଣ ରଖି ସବୁକଥାକୁ ତାଙ୍କ ପାଖରେ ସମର୍ପଣ କରିବାକୁ ହେବ । କିନ୍ତୁ ଆମେ ମଣିଷମାନେ ଅଜ୍ଞାନତାର ବଶବର୍ତ୍ତୀ ହୋଇ ମା'ଙ୍କୁ ଭୁଲିଯାଉ । ସବୁ ସୁଖ-ଦୃଃଖ,

ମାନ-ଅଭି ମାନ, ଭଲ-ମନ୍ଦ, ସୟାବନ। ଓ ଅସୟାବନାକୁ ସବୁ ସମୟରେ ମା'ଙ୍କୁ ଅର୍ପଣ କରିବା ଆମ ପାଖରେ ଏକମାତ୍ର ରାୟା । ଫଳରେ ଆମ କୀବନରେ ଦୁଃଖ, ନୈରାଶ୍ୟ, ଅବସାଦ ଆଦି ରହିବ ନାହିଁ । ତାଙ୍କୁ ସମସ୍ୟା ଜଣାଇଲେ ସେ ଆମପାଇଁ ସମାଧାନର ପଥ ପରିଷାର କରିବେ । ଜୀବନରେ ଦିବ୍ୟପ୍ରେମ, ଦିବ୍ୟାନନ୍ଦ ଓ ଦିବ୍ୟଭାବ ଭରିଦେବେ । ତେଣୁ ମା' କହିଛନ୍ତି -

"In all pursuits, intellectual or active, your one motto should be,

"Remember and offer." "

- The Mother

ସକଳ କର୍ମରେ ତାହା ମାନସିକ ହେଉ ଅଥବା ଶାରୀରିକ ହେଉ ତୁମ ସମ୍ମୁଖରେ ଏକମାତ୍ର ନୀତିବାକ୍ୟ ରହିବା ଉଚିତ । ତାହା ହେଉଛି,

''ସ୍ମରଣ ରଖ ଓ ସମର୍ପଣ କର ।''

ଯେ ବେଶୀ ଚଗଲା, କ୍ରୋଧୀ, ଲୋଭୀ ବା ମୂର୍ଖ, ତାହାର କାରଣ ସେ ନିଜେ । କାରଣ ସେ ମାତୃଶକ୍ତିର ଆଶ୍ରୟ ନେବାକୁ ପ୍ରତି ମୁହୂର୍ଭରେ ଭୁଲିଯାଉଛି । କେବଳ ମା'ଙ୍କ ଶକ୍ତି ଉପରେ ବିଶ୍ୱାସ ଓ ଭରସା ରଖିଲେ ଓ ସଦା ସର୍ବଦା ତାଙ୍କୁ ସମର୍ପଣ କଲେ ସବୁକିଛି ସହଜ ଓ ସରଳ ହୋଇଯାଏ ।

ଏଣୁ ପୃଥିବୀର ସକଳ ସମସ୍ୟାର ସମାଧାନ ପାଇଁ ସମଞ୍ଚେ ଏକ ମନ, ଏକ ପ୍ରାଣ ଓ ଏକ ଆତ୍ମାରେ ମାତୃଶକ୍ତିର ଆଶ୍ରୟ ନେବା ଏକାନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ ।



### ସାହସୀ ବାଳକ

### ବି. ସୁନୀଲ କୁମାର

୬ଷ ଶ୍ରେଣୀ

ଗୋଟିଏ ଛୋଟିଆ ଗାଁର ନିକଟରେ ଗୋଟିଏ ବଣ ଥିଲା । ସେହି ଗାଁର ଲୋକମାନେ ବଣରୁ ନାନା ଜଙ୍ଗଲଜାତ ଦ୍ରବ୍ୟ ସଂଗ୍ରହ କରି ନିକଟ ଗାଁମାନଙ୍କରେ ବିକ୍ରି କରି ନିକର ଗୁଳୁରାଣ ମେଣ୍ଟାଉଥିଲେ । ଛୋଟିଆ ଗାଁ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଅନେକ ଧନୀ ଶ୍ରେଣୀର ବ୍ୟକ୍ତି ରହୁଥିଲେ । ଗରିବ ପରିବାରର କିଛି ବ୍ୟକ୍ତି ସେମାନଙ୍କ ଘରେ ବା ଜମିରେ ଚାଷବାସ କାମଧନ୍ଦା କରି କିଛି ଅର୍ଥ ଉପାର୍ଜନ କରୁଥିଲେ । ସେହି ଗାଁରେ ଚାଷୀ ପରିବାର ମଧ୍ୟ ରହୁଥିଲେ ।

ପରମାନନ୍ଦ ନାମକ ଜଣେ ଚାଷୀ ଥିଲା । ତା'ର ଅଳ୍ପ କିଛି ଜମି ଥିଲା । ନିଜ ଜମି ଚାଷ କରିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ କିଛି ଧନୀ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କର ମଧ୍ୟ ଜମିକୁ ଭାଗଚାଷରେ ଆଣୁଥିଲା । ତା'ର ପରିବାର ବୋଇଲେ ପୁଅ ଦୁଇଟି ଓ ତା'ର ସ୍ତୀ ଥିଲେ । ପରମାନନ୍ଦ ପରିଶ୍ୱମ କରି ବେଶ୍ ଦୁଇ ପଇସା ରୋଜଗାର କରି ତା' ପରିବାରକୁ ଖୁସିରେ ଚଳାଉଥିଲା । ହଠାତ୍ କ'ଶ ହେଲା କେଜାଶି ତା'ର ସ୍ତ୍ରୀର ଦେହ ଭୀଷଣ ଖରାପ ହୋଇଗଲା, ତା' ରୋଗ କମା ଭଲ ହେଲାନି । ସେ ଆରପାରିକ୍ ଚାଲିଗଲା । ପରମାନନ୍ଦ ସ୍ତୀକୁ ହରାଇ ପୁରା ଭାଙ୍ଗିପଡ଼ିଲା । ଦିନକୁ ଦିନ ପରମାନନ୍ଦର ଶରୀର କ୍ଷୀଣ ହେବାକୁ ଲାଗିଲା । କଥାରେ ଅଛି - ''ଲୁଣ ଖାଏ ହାଣି, ଚିନ୍ତା ଖାଏ ଗଣି ।'' ପରମାନନ୍ଦ ମଧ୍ୟ ଦେହଛାଡ଼ି ଚାଲିଗଲା । ଏବେ ପୃଅ ବିନୋଦ ଓ ବିନୟ ବାପମା' ଛେଉଣ ହୋଇଗଲେ । ତାଙ୍କ କଥା ବା ବୁଝିବ କିଏ ? ବିନୋଦ ବାପ ଭଳି ଭାଙ୍ଗି ନ ପଡି ମନରେ ସାହସ ବାନ୍ଧିଲା । ବାପ ମା'ଙ୍କ

ପରେ ବିନୋଦ ଓ ବିନୟର ବୃଢ଼ୀ ଆଈ ହିଁ ଏକମାତ୍ର ନିଜର ଥିଲା । ସେ ଗାଁରୁ ଆସି ପିଲାଦୁଇଟି ପାଖରେ ରହି ରନ୍ଧାବଢ଼ା କରି ଖାଇବାକୁ ଦେଲେ । ପିଲାଦୁଇଟିର ଯନ୍ ନେଲେ । ୨ ବର୍ଷ ପରେ ସେ ବି ଚାଲିଗଲେ । ବିନୋଦ ତଥାପି ଭାଙ୍ଗିପଡିଲା ନାହିଁ । ବିନୟଠାର ସେ ୫ ବର୍ଷରେ ବଡ଼ ଥିଲା । ସାନ ଭାଇକୁ ଆଶ୍ୱାସନା ଦେଲା । ନିଜେ ପାଠପଢ଼ା ଛାଡ଼ିଲା । କାହାରି ପାଖରେ ହାତ ପତାଇଲା ନାହିଁ । ନିଜେ ଅଣ୍ଟା ଭିଡି ବାପା ଭଳି ତା' ଜମିରେ କାମ କଲା । ଘରେ ସମୟ ପାଇଲେ କାଗଜ ଠୁଙ୍ଗା ତିଆରି କରି ବଜାରରେ ବିକିଲା । ଦିନେ ଗାଁର କିଛି ଖଳ ପ୍ରକୃତିର ସାଙ୍ଗ ବଣଭୋଜି କରିବା କହି ଦୁଇ ଭାଇଙ୍କୁ ବଣକୁ ଡାକିନେଲେ । ଭୋଜିଭାତ ହେଲା । ଖଆପିଆ ହେଲା । ଶେଷରେ ଜଣ ଜଣ କରି ସେ ଜାଗା ଛାଡ଼ି ଚାଲିଗଲେ । ଦୁଇ ଭାଇ ସାଙ୍ଗମାନେ ଆସିବେ ଓ ଡାକିନେବେ ବୋଲି ଭାବି ସେଠାରେ ବସି ରହିଲେ । କିନ୍ତୁ ସଞ୍ଜ ଗଡ଼ିଗଲା । ଆଉ କେହି ସେଠାକୁ ଫେରିଲେ ନାହିଁ । ବିନୟ ଭୟରେ କାନ୍ଦିବାକୁ ଲାଗିଲା । ଭାଇ ଯେତେ ବୁଝାଇଲେ ମଧ୍ୟ ସେ ବୁଝିଲା ନାହିଁ । ହଠାତ୍ ବିନୋଦର ମାଆ କହୁଥିବା କଥା ମନେ ପଡ଼ିଲା । ତା' ମାଆ କଥାରେ କଥାରେ କହୁଥିଲା "ମାରେ ହରି ରଖେ କିଏ, ରଖେ ହରି ମାରେ କିଏ" । ଏହି କଥା ଭାବି ଝାପ୍ସା ଅନ୍ଧାରରେ ଗୋଟିଏ ପଥର ଖୋଲ ପାଖରେ ବସି ରହିଲା । ହରିଙ୍କ ପାର୍ଥନା କଲା । ସାନ ଭାଇକୁ ମଧ୍ୟ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବା ପାଇଁ କହିଲା । ଉଭୟେ ମନେ ମନେ ହରିଙ୍କୁ ସ୍ମରଣ କଲେ । ଏ କଥା ହରିଙ୍କ କାନରେ ବାଜିଲା । କିଏ ସ୍ମରଣ କଲା ଭାବି ଦେଖିଲେ ଦୁଇଟି ଅବୋଧ ସନ୍ତାନ ବିକଳ ହୋଇ ଡାକୁଛନ୍ତି । ତେଣୁ ହରି ଏକ ବଳୁଆ ହାତୀକୁ ପଠାଇଲେ ଏବଂ ତାକୁ ସବୁ କଥା ବୁଝାଇଦେଲେ । ହାତୀ ସେମାନଙ୍କ ପାଖରେ ଛିଡ଼ା ହେଲା । ସେମାନେ ହାତୀକୁ ଦେଖି ଭୟ କଲେ କିନ୍ତୁ ହାତୀ ଆଣ୍ଟୁମାଡ଼ିମୋ ପିଠିରେ ଆସି ବସ କହି ଇସାରା ଦେଲା । ସେମାନେ ହାତୀର ଇସାରାକୁ ବୁଝିପାରି ତା' ପିଠିରେ ବସିଲେ । ହାତୀ ଗାଁକୁ ଆଣି ଘର ପାଖରେ ଛାଡ଼ିଦେଇ ଗଲା । ଘରକୁ ଆସି ଆନନ୍ଦରେ ଖାଇପିଇ ଖୋଇଗଲେ । କିନ୍ତୁ ଅନ୍ୟ ସାଙ୍ଗମାନେ କଙ୍ଗଲରେ ଏଣେତେଣେ ବୁଲି ଶେଷରେ ଦୁଇଭାଇଙ୍କୁ ବାଘଭାଲୁ ଖାଇଯାଉ ଚିନ୍ତା କରୁ କରୁ ସତକୁ ସତ ସେଠାରେ

ଗୋଟିଏ ଭାଲୁ ପହଞ୍ଚ ସେମାନଙ୍କୁ ଗୋଡ଼ାଇବାକୁ ଲାଗିଲା । ଅନ୍ଧାର ରାତିରେ କିଏ କେଉଁଆଡ଼େ ଦୌଡ଼ିବାକୁ ଲାଗିଲେ, ରାତି ଅନ୍ଧାରେ ସମୟେ ଗାଁକୁ ଫେରିଲେ । ପରଦିନ ଦୁଇଭାଇ ଗାଁରେ ଭଲରେ ଥିବା ଦେଖି ସେମାନେ ନିଜକୁ ନିଜେ ଲଜିତ ଅନୁଭବ କଲେ । ଦୁଇଭାଇଙ୍କଠାରୁ ସେମାନେ ଦୂରେଇ ରହିଲେ । ସାଙ୍ଗ ହେବାକୁ ସେମାନଙ୍କର ସାହସ ହେଲା ନାହିଁ । ବାପମାଆ ଛେଉଣ୍ଡ ପିଲା ଦୁଇଟିର ହରିଙ୍କ ପ୍ରତି ଗଭୀର ଶ୍ରନ୍ଧା ବଢ଼ିଲା, ବିଶ୍ୱାସ ବଢ଼ିଲା । ବିଶ୍ୱାସ ଓ ଭକ୍ତି ବଳରେ ଦୁଇଭାଇ ସମାଜରେ ମୁଣ୍ଡଟେକି ଛିଡ଼ା ହେଲେ । ସାନଭାଇ ପାଠପଢ଼ି ଶିକ୍ଷକ ହେଲା । ବିନୋଦର ସାହସ ବଳରେ ଏସବୁ ହୋଇପାରିଲା । ସାହସ ମଣିଷକୁ ଆଗେଇ ନେଇଥାଏ ।



#### ମେ ୩, ୧୯୧୪

ହେ ଦିବ୍ୟପ୍ରେମ, ପରମଜ୍ଞାନ, ପୂର୍ଷ ଐକ୍ୟ, ପ୍ରତିଦିନ ପ୍ରତି ମୁହୂର୍ଭରେ ମୁଁ ତୋତେ ହିଁ ସ୍ମରଣ କରେ ଯଦ୍ୱାରା ମୁଁ ଅନ୍ୟକିଛି ନ ହୋଇ କେବଳ ତୁ ହିଁ ହୋଇଯିବି ।

ଏହା ଯେ ଗୋଟିଏ ଯନ୍ତ, ଏହି ଚ଼େତନାରେ ସଚ଼େତନ ହୋଇ, ହେ ପ୍ରଭୁ, ଏହା ତୋ ସେବା କରୁ, ଏବଂ ମୋର ସମଗ୍ର ଚ଼େତନା ତୋ ଚ଼େତନାରେ ବୁଡ଼ିଯାଉ ଓ ତୋ ଦିବ୍ୟଦୃଷ୍ଟି ଦ୍ୱାରା ସକଳ ବୟୁ ଦେଖିପାରୁ ।

ହେ ଭଗବାନ, ଭଗବାନ, ତୋର ପରମା ଶକ୍ତି ପ୍ରକଟ ହେଉ, ତୋର କର୍ମ ସମ୍ପନ୍ନ ହେଉ, ତୋର ସେବକ ନିଜକୁ କେବଳ ତୋ ସେବାରେ ଉତ୍ସର୍ଗ କରୁ ।

ମୋର 'ମୁଁ' ଚିରକାଳ ସକାଶେ ଦୂର ହେଉ, ଯନ୍ତ୍ରହିଁ କେବଳ ରହିଯାଉ ।

\_\_ ଶ୍ରୀମା

ଲାଗୁନି ।

# କୁନି କୁନି ଓଠରୁ ...

#### Class KG

ପ୍ରଶ୍ନ – ତୁମେ କ୍ଲାସରେ ବସି କଳଖିଆ ଖାଉଥିବା ବେଳେ ଗୋଟିଏ ବିଲେଇ ଆସିଲେ କ'ଣ କରିବ ?

**ଉତ୍ତର : କେ. ଶୂଭମ୍ –** ଆଗେ ତାକୁ ଟିକେ ଖାଇବାକୁ ଦେବି । ତା'ପରେ ବାଡ଼ିଧରି ଘଉଡ଼େଇଦେବି । ଆମେ ଖାଉଥିବାବଲେ ବିଲେଇ ଖାଇଦେବ ।

**ଡି. ହିମାଂଶୁ –** ଜଳଖିଆ ଦେବି । ମୋତେ ବିଲେଇ ଭଲ ଲାଗେ । ମୁଁ ତା' ସାଙ୍ଗରେ ଖେଳିବି ।

ଶୁଭମ୍ ସାହୁ – ବିଲେଇ ମୋତେ ଭଲ ଲାଗେ । ମୁଁ ଖାଇଲା ବେଳେ ବିଲେଇ ଆଇଲେ ଘଉଡ଼େଇବି । ପେଶଶ୍ୟାମ – ବିଲେଇ ମୁଁ ଗାଁରେ ଦେଖିଚି । ମୋକ୍ଲାସକୁ ବିଲେଇ ଆସିଲେ ମୁଁ ଛେ ଛେ କରି ଘଉଡ଼ିବି । ଏନ୍. ହିମାଂଶୁ – ବିଲେଇ ଦେଖିଚି ଆମ ଗାଁରେ ''କଳା ବିଲେଇ'' । ମୋକ୍ଲାସକୁ ବିଲେଇ ଆସିଲେ ମୁଁ ତା'କୁ ଗୋଡ଼େଇବି । ମୋତେ ବିଲେଇ ଭଲ

ସୋନାଲି – ମୋତେ ବିଲେଇ ଭଲ ଲାଗୁଡ଼ି । ସ୍ନେହାରାଣୀ – ମୁଁ ତା'କୁ ବାଡ଼େଇବି । ଖାଇଦବ ବୋଲି ବାଡ଼େଇବି । ହାଡକୁ ଚୋବେଇଲେ ବାଡିରେ ବାଡଉ ।

**ପ୍ରୀତମ୍ –** ବିଲେଇ ଦେଖିଲେ ଘଉଡ଼େଇବି ନ ହେଲେ ବାଡେଇବି ।

ପ୍ରଶ୍ନ - ଡୁମ ଜନ୍ମଦିନରେ କ'ଣ କରିଥିଲ ?

**ଉତ୍ତର : ସୋନାଲୀ –** କନ୍ନଦିନ ସରିଗଲାଣି । ଇୟୁଲ୍ ଛୁଟୀ ହେଇଯାଇଥିଲା । କୁଆଡ଼େ ଯାଇ ନ ଥିଲି । ନ୍ଆ ଡେସ ହଳଦିଆ ଧଳା ରଙ୍ଗର ପିନ୍ଧିଥିଲି । ମଠ ପାଖକୁ ମନ୍ଦିର ଯାଇଥିଲି । ଶିବ ମନ୍ଦିର ହେଲେ ଯାଇଥିଲି । ଦି'ଟା ମନ୍ଦିର । ଦି' ଦି'ଟା ଚକ୍ଲେଟ ଆମ ସାହିରେ ବାଞ୍ଜିଲି । ବଳକା ହେଲା ଯେ ଆଉ ବାଞ୍ଜିଲୁନି, ରଖ୍ଦେଲୁ । ମୁଁ ସରିଲା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଚକଲେଟ୍ ଖାଉଥିଲି । ଜନ୍ମଦିନରେ ଚାରିଟା ଖାଇଲି ।

ଇ. ଶୁଭମ୍ – ମୋ ଜନ୍ମଦିନ ୧ ତାରିଖରେ । ମାସ ଜାଣିନି । ନୂଆ ଡ୍ରେସ୍ ପିଦ୍ଧିଥିଲି । କେକ୍ କାଟିଲି ଘରେ । ଚକଲେଟ୍ ବାଞ୍ଜିଲି ମମିକୁ, ବାବାକୁ, ଭାଇକୁ । ଘରେ କେତିକି ଜଣ ଅଛନ୍ତି ସେତିକି ଜଣକୁ ବାଞ୍ଜିଲି । ବାବା ସାଙ୍ଗରେ ଶିବ ମନ୍ଦିର ଯାଇଥିଲି ।

ଘନଶ୍ୟାମ – ଅଗଷ ପଦରରେ ମୋର କନ୍ନଦିନ । ସକାଳୁ ଗାଧୋଇଥିଲି । ନୂଆ ଡ୍ରେସ୍ ପିହିଥିଲି । ମମି କ୍ଷୀରି କରିଥିଲେ, ଖାଇଲି । କେକ୍ ଆମ ବାବା ଆଣିଥିଲେ କାଟିଲି । ସମୟ ପିଲାମାନଙ୍କୁ ଚକଲେଟ୍ ବାଷିଥିଲି । ଚକଲେଟ ଖାଇଥିଲି ଆଉ କେକ୍ ଖାଇଥିଲି ।

ଏନ୍. ହିମାଂଶୁ – ମୋ କନ୍ମଦିନ ନଭେୟର ୨୬ରେ ହେଇଥିଲା । ମୁଁ ସେଦିନ ୟୂଲ୍ରେ ଚକଲେଟ ଯାକ ବାଞ୍ଜିଲି । ଘରେ ବି ବାଞ୍ଜିଲି । ମୁଁ କେକ୍ କାଟିଲି । ସେଦିନ ମା'ଙ୍କୁ ପ୍ରାର୍ଥନା କଲି । ମମି ଗେଲ କଲେ । ସମୟଙ୍କୁ ୨ଟା ୨ଟା ଚକଲେଟ୍ ଦେଲି । ସେଦିନ ଭଲ ଲାଗିଲା ।

ସ୍ନେହାରାଣୀ – ମୋ ଜନ୍ନଦିନ ଏପ୍ରିଲ୍ ମାସରେ । କେକ୍ କଟାହଉଚି । କାଟାହେଲାପରେ ଲୋକମାନଙ୍କୁ ଦିଆହଉଚି । ଚକଲେଟ୍ ବ୍ୟାହଉଚି । ଇୟୁଲ୍ ପାଇଁ ଗୋଟେ ପେକେଟ୍ । ଗମ ଚକଲେଟ୍ । ଆମ ଦାଦା ଆଣିଥିଲେ । ନୂଆ

ତ୍ରେସ୍ ପିନ୍ଧିକି କେକ୍ କାଟିଲି । ମମି ସଜେଇଦେଲେ । ମୁହଁରେ ଚିତା କରିଥିଲେ । ଟୋପା ଟୋପା କରିଥିଲେ । କେ. ଶୁଭମ୍ – ଫେବୃଆରୀ ୧୯ରେ ମୋ ଜନ୍ମଦିନ । ଟିଉସନ୍ରେ ଚକଲେଟ୍ ବାଞ୍ଜିଲି ନୂଆ ତ୍ରେସ୍ ପିନ୍ଧିଥିଲି । ପୁରୀ ହେଇଥିଲା । ଆୟା, ଆମା, ମମି, ବାବା, ମୁଁ, ଅପା ଖାଇଲୁ । ଶିବ ମଦିର ଯାଇଥିଲି ।

ତି ହିମାଂଶୁ – ମୋର ଜନ୍ମଦିନ ମେ ୧୯ରେ । ଚକଲେଟ୍ ବାଞ୍ଜିଲି ପିଲାମାନଙ୍କୁ, ଅପାମାନଙ୍କୁ । ଘରେ ମମିଙ୍କୁ, ବାବାଙ୍କୁ ଚକଲେଟ୍ ଦେଲି । ନୂଆ ଡ୍ରେସ୍ ଆଉ ନୂଆ ପେଞ୍ ପିହିଲି । ଶିବ ମଦିରକୁ ଯାଇଥିଲି ମା' ସାଙ୍ଗରେ । ଘରେ କ୍ଷୀରି ହେଇଥିଲା, କ୍ଷୀରି ଖାଇଲି ।

ପ୍ରୀତମ୍ – ମୋର ଗାନ୍ଧୀ ଜୟନ୍ତୀରେ ଜନ୍ମଦିନ । ଅକ୍ଟୋବର ୨ରେ । ଘରେ ନୂଆ ଡ୍ରେସ୍ ପିନ୍ଧିଥିଲି । ଚକଲେଟ୍ ବାଞ୍ଜିଲି । ମିଠା ଆମ ଆଞ୍ଜି ଆଣିଥିଲେ ଖାଇଲି । ଶିବ ମନ୍ଦିର ଯାଇଥିଲି ମମି ସହିତ । ବାବା ବୟେରେ ଥିଲେ । ମମି ଆଉ ମନୀଷା ଦିଦି ଗେଲ କଲେ ।

ଶୁଭମ୍ ସାହୁ - ଜନ୍ମଦିନରେ ଚକଲେଟ୍ ଖାଇଲି, ପିଲାମାନଙ୍କୁ ବାଞ୍ଜିଲି । ନୂଆ ଡ୍ରେସ୍ ପିଦ୍ଧିଥିଲି । ଘରେ ବୋଉ କ୍ଷୀରି କରିଥିଲେ ଖାଇଲି ।

#### Class - I

ପ୍ରଶ୍ନ – ତୁମେ ଆକାଶକୁ ଉଡ଼ି ଉଡ଼ି ଯାଇପାରିବ କି ?

**ଉତ୍ତର : ବି. ଭାବଗ୍ରାହୀ –** ନାଇଁ । ଆକାଶରେ ପକ୍ଷୀ ଉଡୁଚି । କାଉ, ବଗ, ପେଚା, ପାରା । ମୋର ପରନାଇଁ । ମୁଁ ଉଡିପାରିବିନି ।

ସକ୍ଷ୍ୟାରାଣୀ – କାଉ, ବଗ, ପାରା ଆଉ କୋଇଲି ଉଡ଼ିଚ । ମୁଁ ଉଡିପାରିବିନି । ଲିପ୍ଲା – ଆକାଶର ରଙ୍ଗ ନୀଳ । ଆକାଶରେ ପାରା, କାଉ, ଚିଲ, ବଣି ଉଡୁଚି । ମୁଁ ଉଡିପାରିବି ନାହିଁ । ଆମର ପର ନାହିଁ ।

ପୂଳା – ପକ୍ଷୀ ଉଡିବା ଦେଖିଚି । ଉଡ଼ାଳାହାଳ ଉଡିବା ଦେଖିଚି । ମୁଁ ଉଡିପାରିବିନି ।

ଆଶୁତୋଷ - ଜହ୍ନ, ତାରା, ଶୁଆ, ଚିଲ, କାଉ ଉଡୁଚି । ମୁଁ ଉଡିପାରିବିନି ।

ନୀଳମାଧବ – ଆକାଶରେ କହ୍ନ, ତାରା, ସୂର୍ଯ୍ୟ ଦେଖିଚି । ମୁଁ ଉଡିପାରିବିନି । ମୋର ପର ନାହିଁ । ଅର୍ଚ୍ଚିତା – ଏରୋପ୍ଲେନ୍ ଉଡ୍ଡି । ମୁଁ ଉଡିପାରିବିନି ।

ପ୍ରଶ୍ନ – ତୁମକୁ ଘରେ କ'ଶ କରିବାକୁ ଭଲ ଲାଗେ? ବଡ ହେଲେ କ'ଶ ହେବ ?

**ଉତ୍ତର : ସୋହନ୍ –** ପାଠ ପଢିବାକୁ । ମୋ ସାଙ୍ଗ ବିଭୁ ସାଙ୍ଗରେ କ୍ରିକେଟ୍ ଖେଳିବାକୁ ଭଲ ଲାଗୁଚି । ବଡ ହେଲେ ମିଲିଟାରୀରେ ଯିବି ।

ପୁରୁଷୋତ୍ତମ – ଭାବ, ରୁଦ୍ର, ବିବେକ ଆମ ଘରକୁ ଆସୁଛନ୍ତି । ତାଙ୍କ ସାଙ୍ଗରେ ଖେଳିବାକୁ ଭଲ ଲାଗୁଚି । ବଡ଼ ହେଲେ ପାଳ କାମ, କାଠ କାମ କରିବି ।

ରୋହନ – ଟିଭି ଦେଖିବାକୁ, ଡେଇଁବାକୁ, ସାଇକେଲ ଚଲେଇବାକୁ ଭଲ ଲାଗୁଚି । ବଡ଼ ହେଲେ ପୁଲିସ୍ ଚାକିରୀ କରିବି, ଧୁମ୍ ବାଇକ୍ କିଣିବି ।

ପବିତ୍ର - ପଢିବାକୁ, ଲେଖିବାକୁ, ଖେଳିବାକୁ, ଖାଇବାକୁ ଭଲ ଲାଗୁଚି । ବଡ଼ ହେଲେ ଚାକିରୀ କରିବି । ନରସାନ୍ନା - ନାଚ଼ କରିବାକୁ, ଡେଇଁବାକୁ, ବେଙ୍ଗ ଖେଳ ଖେଳିବାକୁ ଭଲ ଲାଗୁଚି । ପାଠ ପଢିବାକୁ, ଖାଇବାକୁ, ଶୋଇବାକୁ ଭଲ ଲାଗୁଚି । ବଡ଼ ହେଲେ ୟଲ୍ରେ ଅପା ହେବି ।

**ସିଦ୍ଧାର୍ଥ –** ଗାଡି ଖେଳ ଖେଳିବାକୁ ଭଲ ଲାଗୁଚି ।

ବ୍ୟାଟ୍ ବଲ୍ ଖେଳିବାକୁ ଭଲ ଲାଗୁଚି । ବଡ଼ ହେଲେ ପୋଲିସ୍ ହେବି । ପଇସା ମିଳିବ ।

#### Class - II

ପ୍ରଶ୍ନ – ତୁମେ ପଶୁ ଦେଖିଛ କି ? କେଉଁଠି ଦେଖିଛ ଓ କି କି ପଶୁ ଦେଖିଛ ? କେଉଁ ପଶୁ ତୁମକୁ ଭଲ ଲାଗେ ?

ଭଉର: କିଷ୍ଠା – କୁକୁର, ବିଲେଇ, ଘୋଡ଼ା, ଓଟ, ହାତୀ, ଗଧ ଦେଖିତି । କୁକୁର ଘର ଜଗୁତି ବୋଲି ଭଲ ଲାଗୁଚି । ବିଲେଇ ମୂଷା ମାରେ ବୋଲି ଭଲ ଲାଗୁଚି । ଘୋଡ଼ା ବୋଝ ବୋହିବ ମୋତେ ଭାରି ଭଲ ଲାଗେ ।

ସଞ୍ଜନା – ମୁଁ ଗାଈ ଗାଁରେ ଦେଖିଚି । ଗାଈ ଗୃହପାଳିତ ପଶୁ ଓ କ୍ଷୀର ଦେଉଚ଼ି ବୋଲି ମୋତେ ଭଲ ଲାଗୁଚି । ଗାଈ ଗୋବରରେ ଘର ଲିପିପାରିବୁ, ଚୁଲିକାଳି ଭାତ ରାଦ୍ଧିବୁ । ଗାଈର କ୍ଷୀରରୁ ହେବା ଦହି, ଛେନା ମୋତେ ଭଲ ଲାଗେ ।

ଆୟୁଷି – ମୁଁ ହରିଣ ଓ ହାତୀ ଦେଖିଚି । ଆଉ କିଛି ପଶୁ ଦେଖିନି । ହରିଣ ସୁନ୍ଦର ଲାଗୁଚି । ହାତୀ ଉପରେ ବସି ବୁଲିବା ପାଇଁ ଭଲ ଲାଗୁଚି ।

କମଳଲୋଚନ – ଗାଈ, ଛେଳି, ମେଣା ଭଲ ଲାଗେ । ମୁଁ ଗାଁରେ ଦେଖିଚି । ଗାଈ କ୍ଷୀର ଦିଏ ବୋଲି ଭଲ ଲାଗୁଚି । ମେଣା ଲୋମରୁ ପଶମ ବସ୍ତ ହେଉଛି ବୋଲି ମୋତେ ଭଲ ଲାଗେ ।

ଅନ୍ୱେଷା – ଓଟ, ହରିଣ, ଗାଈ, ଛେଳି, ମେଣା, ମଇଁଷି ଗାଁରେ ଦେଖିଚି । ଗାଁକୁ ଓଟ ଓ ହାତୀ ଆସିଥିଲା ଦେଖିଚି । ମୋତେ ଗାଈ ଭଲ ଲାଗେ, ହରିଣ ମଧ୍ୟ ଦେଖିବାକୁ ଭଲ ଲାଗେ । ମୋତେ ଆଉ କିଛି ପଶୁ ସିମ୍ବନ୍ – ବଣରେ ପଶୁମାନଙ୍କୁ ଦେଖିଚି । ବାଘ, ଭାଲ, ହାତୀ ବଣରେ ରହନ୍ତି । ଏମାନେ ବଣରେ

ରହନ୍ତି ବୋଲି ମୋତେ ଭଲ ଲାଗେ । ଗାଁରେ କୁକୁର ଓ ଗାଈ ଦେଖିଚି । କୁକୁର ମୋତେ ଭଲ ଲାଗୁନି, ଗାଈ କ୍ଷୀର ଦିଏ ବୋଲି ଭଲ ଲାଗୁଚି ।

ରୁଦ୍ର ପ୍ରସାଦ – ମୋତେ ଗାଈ, ଘୋଡ଼ା, ଓଟ, କୁକୁର, ଛେଳି, ବିଲୁଆ ଭଲ ଲାଗୁଛନ୍ତି । ଗାଈ କ୍ଷୀର ଦେଉଛି ବୋଲି ଭଲ ଲାଗୁଚି । ଘୋଡ଼ା ଉପରେ ବସିବାକୁ ଭଲ ଲାଗୁଚି । କୁକୁର ଭୁକିବା ଆଉ ବିଲୁଆର ରଡିଶୁଣିଚି । ଛେଳିର ମାଂସ ଖାଉଚୁ ବୋଲି ଛେଳି ଭଲ ଲାଗୁଚି ।

ଆଶୁତୋଷ - ମୁଁ ପତୁମାନଙ୍କୁ (ପଶୁ) ଜେଲ୍ରେ ଦେଖିଚି । କେତେଟା ପତୁ (ପଶୁ)ର ନାଁ କଇବି । ହାତୀ, ବାଘ, ତିଁଅ (ସିଂହ), ଗଣା, ବଣ ମଣିତ (ମଣିଷ), ସାପ ଦେଖିଚି । ବୁଡ଼ା ସାପଟେ ଆମ ବାରିଆଡ଼େ ଥିଲା ସେଇଟା ବେଶୀ ମୋତା (ମୋଟା) ଥିଲା ଦେଖିଚି । ଗାଁରେ ଗାଈ, ମେଣା ଦେଖିଚି । କୁକୁର ଛେଳି ଦେଖିଚି । ବିଲେଇ ଦେଖିଚି । ବାଘ, ଭାଲୁ, ହାତୀ, ସିଂହ, ଗଣା, ବଣ ମଣିତ ତବୁ ଲୁହା ଜେଲ୍ରେ ଥିବାର ଦେଖିଥିଲି । ମୋତେ ଘୋଡ଼ା ଭଲ ଲାଗେ । ଘୋଡ଼ା ରେସିଙ୍ଗ୍ରେ ପାଷ୍ଟ ହଉଚି ବୋଲି ଭଲ ଲାଗୁଚି, ଗାଡି ଟାଣେ ବୋଲି ଭଲ ଲାଗୁଚି ।

ତ୍ରିଲୋଚନ – ଗାଈ, ଛେଳି, ହାତୀ, ଘୋଡ଼ା ଭଲ ଲାଗନ୍ତି । ଏମାନଙ୍କୁ ଆମ ଗାଁରେ ଦେଖିଚି । ଗାଈ କ୍ଷୀର ଦଉଚି ବୋଲି ମୋତେ ଭଲ ଲାଗୁଚି ।

ବିକାଶ - ବାଘ, ଭାଲୁ, ସିଂହ, ବଣ ମଣିଷ ନନ୍ଦନକାନନରେ ଦେଖିଚି । ଗାଁରେ ଗାଈ, ବଳଦ, ମଇଁଷି, ଷଣ ଦେଖିଚି । ଭାଲୁ ମୋତେ ବେଶୀ ଭଲ ଲାଗେ ଯା'କ୍ ତାକ୍ ରାମ୍ପିଦିଏ ବୋଲି ।

ମୁନିଲାଲ – ମୁଁ ବାଘ ..... କୁ ..... TVରେ ଦେଖିଚି । ଓଟ ମଧ୍ୟ TVରେ ଦେଖଚି । ଗାଈ ଆମ ଗାଁରେ ଅଛି । ଗାଈ କ୍ଷୀର ଦିଏ ବୋଲି ମତେ ଭଲ ଲାଗୁଚି । ସନ୍ଦୀପ – ମୁଁ ସିଂହ, ଭାଲୁ, ବଣ ମଣିଷ ଏସବୁ ନାଁ ବହିରୁ ପଢ଼ିଚି ।

#### Class - III

ପ୍ରଶ୍ନ – ତୁମକୁ ୟୁଲ୍ରେ କାହାକୁ ବେଶୀ ଭଲ ଲାଗେ ? ତୁମେ ଯଦି ଜଣେ ଭାଇ କିୟା ଅପା ହୋଇଥାନ୍ତ କ'ଣ କରିଥାନ୍ତ ?

**ଉତ୍ତର : କେତକୀ –** ପିଲାମାନଙ୍କୁ ଦେଖିବାକୁ ବେଶୀ ଭଲ ଲାଗେ । ଯୋଗନ ଭାଇଙ୍କୁ ମୋତେ ବେଶୀ ଭଲ ଲାଗେ । ୟୁଲ୍ରେ ଯେବେ ଅପା ହେବି ପିଲାଙ୍କୁ ପଢ଼ାଇବି ।

ଅଭିଜିତ - ବିଜୟଲକ୍ଷ୍ମୀ ଅପାଙ୍କୁ ଭଲ ଲାଗେ । ପ୍ରଭାବର ଭାଇଙ୍କୁ ଭଲ ଲାଗୁଚି । ପିଲାମାନଙ୍କୁ ଭଲ ଭାବେ ପାଠ ପଢ଼ାଇବି ଓ ପିଲାମାନଙ୍କୁ ସ୍ନେହ କରିବି । ଶିଖାଶ୍ରୀ - ପିଲାମାନଙ୍କୁ ଦେଖିବାକୁ ଭଲ ଲାଗୁଚି, ପାଠ ପଢିବାକୁ ଭଲ ଲାଗୁଚି । ଗଛ ଲଗାଇବାକୁ ଭଲ ଲାଗେ । ମୁଁ ଅପା ହେଲେ ପିଲାମାନଙ୍କୁ ସ୍ନେହ କରିବି, ଶାନ୍ତି ଶୂଙ୍ଖଳା ରକ୍ଷା କରିବି ।

ଲୋକନାଥ – ବହି ଭଲ ଲାଗୁଚି, ଖାତା, ପେନ୍ସିଲ୍, ଗଛ ଭଲ ଲାଗୁଚି । ପାଠ ପଢିବାକୁ ଭଲ ଲାଗୁଚି । ୟୁଲ୍ ପରିବେଶକୁ ସଫା କରିବାକୁ ଭଲ ଲାଗୁଚି । ମୋ ସାଙ୍ଗ ଅଭିଜିତକୁ ଭଲ ଲାଗୁଚି । ଭାଇ ହେଲେ ପାଠ ପଢ଼ାଇବି । Gsc, ଓଡିଆ, Sst ପଢ଼ାଇବି । GK ଓ Msc ଲେଖାଇବି ।

ଲକି ବେହେରା – ଯୋଗନ ଭାଇଙ୍କୁ ଭଲ ଲାଗେ, ଝାଡୁ କରିବାକୁ ଭଲ ଲାଗେ, ଫୁଲ ତୋଳିବାକୁ ଭଲ ଲାଗେ । ପିଲାଙ୍କୁ ପାଠ ପଢ଼ାଇବି । English ଓ Msc ବିଷୟରେ ପଢ଼ାଇବି ।

**ସୁମନ ସାହୁ –** ମୋତେ ସବୁ ଅପା ଭଲ ଲାଗୁଛନ୍ତି ।

ପାଠଚକ୍ର ଭଲ ଲାଗୁଚି । ପାଠ ପଢିବାକୁ ଭଲ ଲାଗେ । ପିଲାମାନଙ୍କୁ ପାଠ ପଢ଼ାଇବି, ପିଲାମାନଙ୍କୁ ଭଲ excercise ଶିଖାଇବି, ପିଲାମାନଙ୍କୁ ବେଶୀ ଭଲ ପାଇବି ।

କଗଦୀଶ୍ – ୟୁଲ୍ ଗଛରେ ପାଣି ଦେବାକୁ ଭଲ ଲାଗେ । ସବୁ ଅପା ଭାଇ ଭଲ ଲାଗନ୍ତି । ଭାଇ ହେଲେ ପିଲାଙ୍କୁ ପାଠ ପଢ଼ାଇବି ।

ସୌମ୍ୟରଞ୍ଜନ - ବଗିଚାକାମ କରିବାକୁ ବେଶୀ ଭଲ ଲାଗୁଚି । ୟୁଲ୍ରେ ଖେଳ ଖେଳିବାକୁ ବେଶୀ ଭଲ ଲାଗେ । ପାଠ ପଢିବାକୁ ଭଲ ଲାଗୁଚି । ଲେଖିବାକୁ ଭଲ ଲାଗୁଚି । ୟୁଲ୍କୁ ଭାଇ ହୋଇ ଆସିଲେ ଗଛରେ ପାଣି ଦେବି, ଗଛସବୁ ଲଗାଇବି ।

ସ୍ନେହା – କ୍ଲାସ୍ରେ ମୋତେ ଶିଖା ଭଲ ଲାଗେ । class ଝାଡୁ କରିବାକୁ ଭଲ ଲାଗେ । ବିଜୟଲକ୍ଷ୍ମୀ ଅପା ଭଲ ଲାଗନ୍ତି । ଭାଇ ହେଲେ ୟୁଲ୍ରେ କାମ କରିବି, ଫୁଲ ଗଛରେ ପାଣି ଦେବି ।

କି. ବିକ୍ରମ - ଗଛ ଲଗାଇବାକୁ ଭଲ ଲାଗୁଚି । ସବୁ ଅପାଭାଇଙ୍କୁ ଭଲ ଲାଗୁଚି । ଘରଦ୍ୱାର ସଫା କରିବାକୁ ଭଲ ଲାଗୁଚି । ପ୍ରଭୁଙ୍କ ପାଖରେ ଫୁଲ ସଜାଇବାକୁ ଭଲ ଲାଗେ । ଭାଇ ହେଲେ ପିଲାଙ୍କୁ ପାଠ ପଢ଼ାଇବି, ସଂୟୃତ ପାଠ ପଢ଼ାଇବି ।

ଶୁଭମ ପ୍ରଧାନ - ହଞ୍ଜେଲ୍ର ଭାଇ ଓ ଭଉଣୀମାନଙ୍କୁ ଭଲ ଲାଗେ । ଶ୍ରୀ ମା'ଙ୍କୁ ପୂଜା କରିବାକୁ ଭଲ ଲାଗୁଚି । ପାଠ ପଢ଼ିବାକୁ ଭଲ ଲାଗୁଚି । ମୋତେ ପକ୍ଷୀ ଭଲ ଲାଗନ୍ତି । ଭାଇ ହୋଇଥିଲେ English, ସାହିତ୍ୟ, ସଂୟୃତ, G.sc ପଢ଼ାଇଥା'ନ୍ତି ।

ପ୍ରଶ୍ନ – ଘରେ ମାଆଙ୍କ ଦେହ ଖରାପ ହେଲେ, ତୁମେ ମାଆଙ୍କୁ କିପରି ସାହାଯ୍ୟ କରିବ ?

**ସୁମନ ସାହୁ –** ମମିଙ୍କୁ ଜର ହେଲେ ମୁଣରେ ଓଦା

କନା ପଟି ଦେବି । ଡ଼ାକ୍ତର କହିବା ଅନୁସାରେ ଔଷଧ ଦେବି । ଝାଡୁ କରିବି ।

ଲକି ବେହେର। – ମାଆଙ୍କ ପାଇଁ ଔଷଧ ଆଣିଦେବି, ସମୟ ଦେଖି ଔଷଧ ଖାଇବାକୁ ଦେବି । ଖାଇବା ରାଦ୍ଧି ଖାଇବାକୁ ଦେବି । ବାସନ ଧୋଇଦେବି । ଲୋକନାଥ – ମୁଁ ଯାଇ ଡ଼ାକ୍ତରଙ୍କୁ ଡାକିବି, ସମୟ ଦେଖି ଔଷଧ ଦେବି ।

ଶିଖାଶ୍ରୀ – ମୋ ନିଜ କାମଗୁଡ଼ିକ ମୁଁ ନିଜେ କରିବି । ମା'ଙ୍କୁ ଠିକ୍ ସମୟରେ ଔଷଧ ଦେବି, ମା'ଙ୍କ ପାଖରେ ବସି ସେବା କରିବି, ପାରି ଆଣିବି, ଘର ଓଳାଇବି, ରନ୍ଧାକାମ କରିବି, ରୋଟି କରିବି ।

ଅଭିକିତ୍ - ବଟଲ୍ରେ ମାଆ ପାଇଁ ପାଣି ରଖିବି,

ଲୁଗା ସଫା କରିବି, ଭାତ ଡାଲି ରାନ୍ଧିଦେବି । କେତକୀ – ବାସନ ମାଜିଦେବି, ଝାଡୁ କରିବି, ଘର ପୋଛିବି, ମାଆଙ୍କୁ ଖାଇବାକୁ ଦେବି । କଗଦୀଶ – ଆଙ୍କୁଶପୁର ଯାଇ ଔଷଧ ଆଣିବି । ସୌମ୍ୟରଞ୍ଜନ – ମାଆଙ୍କ ଦେହ ଖରାପ ହେଲେ ଔଷଧ ଦେବି, ମାଆର ଗୋଡ଼ ହାତ ଚିପି ଦେବି, ମୁଣ୍ଡ ଚିପି ଦେବି ।

**ସ୍ନେହା** – ମାଆ ଯାହା କହିବେ ସବୁ କାମ କରିବି, ଘର ଝାଡୁ କରିବି ।

ବନ୍ଦେ ମାତରମ୍



# କୁନି ଓଠର ଆଭାସ

#### **Class Nursery**

ପ୍ରଶ୍ନ -

- ୧) ଡୁମ ଘରେ ଡୁମକୁ କାହାକୁ ଭଲ ଲାଗେ ଏବଂ କାହିଁକି ଲାଗେ ?
- ୨) ବିଦ୍ୟାଳୟକୁ ତୁମକୁ ଆସିବା ପାଇଁ ଇଚ୍ଛା ହୁଏ ନା ନାହିଁ ? ଯଦି ନାହିଁ, କାହିଁକି ? ଯଦି ହିଁ, କାହିଁକି ?
- ୩) ଶୀତଦିନ ନା ଖରାଦିନ ନା ବର୍ଷାଦିନ କେଉଁ ଦିନ/ରତୃ ତୁମକୁ ଭଲ ଲାଗେ ?

ଉତ୍ତର :

ଆଦିତ୍ୟ :-

୧) ବାବାକୁ ଭଲ ଲାଗେ । ବାବା ଡ୍ରେସ ଆଣୁଚ଼ିଛ,

ଜିନ୍ ପେୟୁ, କୁରୁକୁରୁ ଆଣୁଚନ୍ତି ।

9) ହଁ, ଇଚ୍ଛା ହୁଏ । ମମି କହୁଛି, ପାଠ ପଢିଲେ ଆକାଶରେ ଉଡାକାହାକ ଚଲେଇବୁ । ପଢିବାକୁ ଆସୁଚି । ଅପା ଚକ୍ଲେଟୁ ଦେଉଚ଼ିତ୍ତ ଯେ ଭଲଲାଗେ । ୩) ଶୀତ ଆଉ ବର୍ଷା ଦିନ ଭଲ ଲାଗେ । ଗରମ ଭଲ ଲାଗେନି ।

ଅଦ୍ୟାସା:-

- ୧) ମମିକୁ ଭଲଲାଗେ । ଗେଲ କରୁଚ଼ିଛି, କୁରୁକୁରୁ ଦଉଚିଛି, ବିୟୁଟ୍ ଦଉଚ଼ିଛି ।
- ୨) ହଁ ଭଲଲାଗୁଚି । ଇୟୁଲ୍କୁ ଗାଡ଼ିରେ ଆସୁଛି ।
- ୩) ଶୀତ ଭଲ ଲାଗୁଚି ।

#### ସାଇ ପ୍ରସାଦ:-

- ୧) ବାବାକୁ । ବାବା ସବୁଦିନେ ଗେଲ କରୁଚ୍ଛି ।
- ୨) ଇଚ୍ଛା ହୁଏ । ବଡ଼ ମଣିଷ ହେବି ବୋଲି ।
- ୩) ଶୀତ ଭଲ ଲାଗୁଚି । ମୁଁ ପାଛୁଡି ଘୋଡ଼ି ହେଉନି କେବେ ହେଲେ ।

#### ଶୁଭମ:-

- ୧) ବାବାକୁ ଭଲ ଲାଗୁଚି । ଟଙ୍କାଟିଏ ଦଉଚ୍ଛି ।
- ୨) ହଁ, ଭଲ ଲାଗୁଚି । ଗାଡିରେ ଆସୁଚି ଭଲ ଲାଗୁଚି ।
- ୩) ବର୍ଷା ହେଲେ ଭଲ ଲାଗୁଚି ।
- ପି. ଆଲିଶା:-
- ୧) ମମିକୁ ଭଲ ଲାଗୁଚି । ଲେଖ୍ବାକୁ ଦଉଚି । ଖାୟାକୁ ଦଉଚି । ଅଙ୍ଗୀପେଷ ପିନ୍ଧଉଚି ।

- ୨) ଭଲ ଲାଗୁଚି । ଖେଳ ହଉଚି, ଭଲ ଲାଗୁଚି ।
- ୩) ଖରାଦିନ ଭଲ ଲାଗୁଚି ।

#### ଆୟୃଷ:-

- ୧) ବାବାଙ୍କୁ । ଗେଲ କରୁଚ୍ତି ।
- ୨) ହଁ, ଭଲ ଲାଗୁଚି । ଅପା ଚକଲେଟ ଦଉଚ଼ିତ୍ତ ଭଲ ଲାଗୁଚି ।
- ୩) ବରଷା ଦିନ ଭଲ ଲାଗୁଚି ।

#### ବର୍ଷା:-

- ୧) ବାବାକୁ ।
- ୨) ହାଁ ।
- ୩) ଭଲ ଲାଗୁଚି ।

ବନ୍ଦେ ମାତରମ୍



#### ଜନ୍ମଦିନର ଏକ ବାର୍ତ୍ତା

— ''ତୁମର ଏହି ଜନ୍ମଦିନଟି ତୁମ ପାଇଁ ଏପରି ଏକ ସୁଯୋଗ ହୋଇଉଠୁ, ଯେପରି ତୁମେ ନିଜକୁ କିଞ୍ଚ୍ ଅଧିକ ପରିମାଣରେ, କିଞ୍ଚ୍ ଉଭମ ଭାବରେ ଭଗବତ୍ ସଭାଙ୍କୁ ଦେଇାରିବ । ତୁମର ଉସର୍ଗ, ଅଧିକ ସାମଗ୍ରିକ, ତୁମର ଭକ୍ତି ଅଧିକ ଜ୍ୱଳନ୍ତ, ତୁମର ଅଭୀପ୍ସା ଅଧିକ ତୀବ୍ର ହୋଇଉଠୁ ।

ତୁମେ ନିଜକୁ ନୂତନ ଆଲୋକ ପ୍ରତି ଉନ୍ମୀଳିତ କର, ଏବଂ ଯାତ୍ରା ପଥରେ ଆନନ୍ଦପୂର୍ଷ ଭାବରେ ପାଦ ବଢ଼ାଇ ଚାଲ ।

ଆଜି ଏହି ଦିନରେ ଡୁମେ ଏକ ଦୃଢ଼ ସଂକଳ୍ପ ନିଅ ଯେ ଆଜିର ଦିନଟି ଉପରୋକ୍ତ ଭାବେ କଟୁ । ଏବଂ ତୁମେ ଦେଖିବ ଦିନଟି ଆଦୌ ନିରର୍ଥକ ହେବନି ।''

ମୋର ଆଶୀର୍ବାଦ ।

\_\_ ଶ୍ରୀମା

### ପରମଙ୍କୁ ପତ୍ର

- ମା' କ୍ରୀଷ୍ଠାଙ୍କ ଲେଖନୀରୁ ...

(9)

ପରମେଷୁ ......
ପ୍ରେମାସ୍ପଦେଷୁ,
ହାତଯୋଡ଼ି ପ୍ରଶତି କରୁଛି,
ମାଗୁଛି ହାତପାତି ଆକି ମୁଁ ତୃମକୁ,
ତୁମର ସହସ୍ର ପାଦକୁ ..... ।।
ପରମପ୍ରିୟ ମୋର,
ମୋ ଆମ୍ବାର ଚିରନ୍ତନ ଅଧୀଶ୍ୱର !
ଏବେ ଯିଏ ସ୍ପର୍ଶ କଲେ ଲଭୁଛି ମୁଁ
ତୁମରି ସେ ଅମୃତ ପରଶ
ପ୍ରତିଟି ଚ଼କ୍ଷୁରେ ତୁମ ଦୃଷ୍ଟି
ପ୍ରତି ଓଠେ ତୁମ ମଧୁହାସ୍ୟ ।
ପ୍ରଭୁ ! ଏଠାରେ କାହାକୁ କହିବି କିଛି (?)
ସବୁଠାରେ ତୁମକୁ ଦେଖୁଛି,
ମୋ କନ୍ମର ସକଳ ସଂସ୍କାର ନେଇ

(9)

ଅନେକ ଜନ୍ମରୁ ଧୋଇଛି ମୁଁ
ତୁମ ପାଦ ମୋ ପ୍ରେମ ଅଶ୍ରୁରେ, ଲେଖିଛି ସହ୍ରସ ପତ୍ର ମୋ-କରୁଣ ଲେଖନୀ ମୁନରେ, ଚାହିଁଛି ସବୁ ରାତ୍ରି ମୁଗ୍ଧ ବିସ୍ମିତ ଚିଉରେ, ମୋ ପ୍ରେମର ପଣତ ମେଲି ପ୍ରତୀକ୍ଷା କରୁଛି ତୁମକୁ ମୁଁ ମୋର ଏଇ ଶୀର୍ଣ୍ଣ ଜୀବନ କୁଟୀରେ .... 11 (n)

ଦିବ୍ୟପ୍ରେମ !
ମୋ ଆମ୍ଭାର ସନାତନ ସଖା ।
ଏଇ ଅଜ୍ଞାତ ମୁହୂର୍ତ୍ତରେ
ତୁମ ମନଲୋଭା ରୂପ ମୋତେ-ପାଗଳୀ କରେନା,
ତୁମ ଆମ୍ହଳା ପ୍ରେମରେ-ପ୍ରଭୁ ! ତଲ୍ଲୀନ ମୋ ଆମ୍ଭା ।
ଦେଖ,
ମୁଁ କିପରି ଆଜି ଶାନ୍ତ, ସମାହିତ,
ମୁଁ ନୁହେଁ ଆଉ ଏଠି-ଯନ୍ତ୍ରଣାରେ, ବିରହରେ କ୍ଲାନ୍ତ ।।

(8)

ହେ ପ୍ରିୟ ପରମ !
ତୃମେ ମୋର ପ୍ରେମ ଏବଂ ତୃମେ ପ୍ରିୟତମ ।
ତୃମେ ମୋ କୀବନର ସକଳ ପୂର୍ଣ୍ଣତା,
ତୃମକୁ ମୁଁ ଝୁରି ଭୂଲେହୃଦ୍ୟର ଅନନ୍ତ ଶୂନ୍ୟତା .... ।
ପ୍ରିୟ !
ଆଜି ତୁମର ସ୍ମନ୍ଦନ ପ୍ରତିଟି
ପତ୍ର ଓ ପୂଷ୍ପରେ,
ତୃମେ ପୂର୍ଣ୍ଣତମ ମୋର !
ତୃମକୁ ମୁଁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବିଏଇ ଗୋଟିଏ ଜନ୍ମରେ .... ।।

(8)

ପ୍ରିୟତମ ଚିରନ୍ତନ ଈଶୃର, ମୋ ଆହାର ନିତ୍ୟ ସହତ୍ର ! ଏ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ନୀରବରେ ତୁମ ହ୍ୱାରେ ହାତ ପାତିଥିଲି, ଏ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରେମରେ ମୁଁ ପାଗଳିନୀ ମୀରା ସାକିଥିଲି, ଏ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅଶ୍ରୁରେ ତୁମ ପାଦ ଧୋଇଥିଲି ୀମୁଁ ନୁହେଁ ମଣିଷ ଅବା ଅଭାଗିନୀ ନାରୀ, ମୋ ସର୍ବାଙ୍ଗ ଶରୀରକୁ ତୁମକୁ ଦେବିନି, ମୋ ପ୍ରାଣକୁ, ମୋ ଆତ୍ମାକୁ ତୁମକୁ ଦେବିନି, ମୋର ଦୁଇ ହାତେ ମୋ ନିକକୁ ତୁମ ଆଗେ

(9)

ପ୍ରିୟ, ତୁମକୁ କେଚେ ମୁଁ ଦେଖିଲି ? ତୁମକୁ କେଉଁଠି ବରିଲି ? ତ୍ରମକୁ ପ୍ରେମରେ ପରୀକ୍ଷା କରି-ସବାଆଗେ ନିଜେ ହାରିଗଲି । ଏହା ଜାଣିଥିଲି ପୂର୍ବରୁ ମୁଁ-ବହୁ ପୂର୍ବରୁ, ତ୍ରମକୁ ପ୍ରେମଫାଶେ ବାନ୍ଧିବାକୁ ଯାଇ-ସେ ଦିବ୍ୟବନ୍ଧନେ ନିଜେ ବାନ୍ଧିହେଲି । ଏବେ କରୁଛି ପ୍ରଣାମ ତୁମକୁ ତୁମ କପଟ ପଣକୁ ପ୍ରତି ସକାଳ, ସଂଧ୍ୟାରେ, ବିଶ୍ନାସରେ ଅପେକ୍ଷା କରିଛି ଏଠି ଖୁବ୍ ନୀରବରେ-ତ୍ରମ ପୃଥିବୀରେ 1 ଏବେ ସମୟ ହେଲାଣି, ଅନନ୍ତ ଶୟନରୁ ଉଠ, ଆଖୁମେଲି ଥରେ ମୋତେ ଦେଖ ..., କିପରି ମୁଁ ଏଠାରେ ପଡ଼ିଛି ଧୂଳିରେ, ଗଡ଼ୁଛି ଏଇ ଧରଣୀ ମାଟିରେ (!) ତ୍ମନ୍ତ ଅପେକ୍ଷା କରି ଜୀବନ ବଂଚୃଛି,

କିଏ ମୋତେ ବାରବାର ଆସି ମୋ ସହସ୍ର ଜୀବନର-ହିସାବ ମାଗୁଛି (?)

(9)

ପ୍ରିୟତମ ମୋର, ତୁମେ ସ୍ୱୟଂ ପ୍ରାଶର ପ୍ରଭିଭୂ .... ମୋ ଚିର ତପସ୍ତୀ ଆତ୍ମାର ।

ସଦାବେଳେ ବାଲ୍ୟକାଳେ ଭାବେ ନୀରବରେ

- କେତେ ମୁଗ୍ଧ ହୋଇଥିବ ତବ ଆଲିଙ୍ଗନ (!)
- କେତେ ସ୍ନିଗ୍ଧ ହୋଇଥିବ ପ୍ରଣୟ ଚୁୟନ (!)
- କେତେ ମଧୁ ଭରିଥିବ ସାନିଧେ ତୁମର (!)
- ଦୂରତୃରେ ଏତେ ଯା'ର ପ୍ରେମର କମ୍ପନ .... l

ପତକାଲି ସ୍ୱପ୍ନରେ ଦେଖିଥିଲି ଯାହା-ତାହାକୁ ଲେଖିଛି, ତୁମ ଉଉରୀୟ ସାକି ତୁମ ସ୍ୱେଦବିନ୍ଦୁ-ପୋଛି ଦେଉଅଛି, କିଛି ମୁହୂର୍ଉ ପୂର୍ବେ ଭାବୁଥିଲି ବସି .... ବିଧାତାର ବରଦାନ ମିଳେ ଯଦି ମୋତେ ତବ ପଦାଙ୍କିତ ହୋଇ ରହିବାର ଲାଗି-ଏକହିଁ 'ବର' ମୁଁ ନେବି କେବଳ ନିକ ପାଇଁ ମାଗି .... !!

(r)

ଏବେ ଏଠାରେ-ଭାବୃଛି ଏସବୁ ମୋର କିଏ ସେ ପଢ଼ିବ ? କିଏ ସେ ପ୍ରେମର କାକର ବିନ୍ଦୁ-ମୁକ୍ତା ପାଲଟିବ ? ଅତନ୍ରିତ ସାଧନାରେ ଯାହାସବୁ ଲେଖୁଛି ମୁଁ ବସି ଚିତ୍ତାକରେ ସଚ୍କିତେ - ବେଳେବେଳେ ଆହା (!) କାହିଁକି ପ୍ରିୟ ! ଦୂରେ ତୁମେ ରୁହ-ଏ କବିତା କାହାର ମୁଗ୍ଧ ସ୍ୱରଲିପି (?) ଆସିଛି ମୁଁ ଅତିକ୍ରମି ସେଇରାଞା, ସେଇ ଅଗମ୍ୟ ପଥ ଡ଼େଇଁ, ଅଚ୍ନିହ୍ନା, ଅକଣା ବାଟେ ତୁମ ହ୍ୱାରେ ଠିଆ ହୋଇଅଛି ଯାଇ, ଆଶ୍ଚର୍ଯ୍ୟ ଚ଼ିକତେ ତୁମେ-ମେତେ ହିଁ ଦେଖୁଛ, ମୋ ଆଖିର ସବୁ ଲୁହ ତୁମ ହଞେ ପୋଛି ଦେଉଅଛ । ମୁଁ ନୀରବରେ କହୁଛି ତୁମକୁ, ମୁଁ ତ ଦେହ, ମନ, ପ୍ରାଣକୁ ଅତିକ୍ରମି-ତୁମ ପାଇଁ କରୁଛି ସାଧନା .... ଆଉ ପୁଣି ବାରବାର ଏଇ ଦୂରତୁର-କମ୍ପନ ତମଠି ସାକେନା .... ।।

(7)

ପ୍ରିୟତମ ପ୍ରଭୁ !
ତୁମେ ସବୁ ଶୁଣି କେବଳ ହସୁଛ ....
କହୁଛ ସଖୀ !
-''ଆଞ୍ଚୁଳି ସକୋରେ ଚୁୟନତା'ର ନାମ 'ପ୍ରେମ',
ଆଞ୍ ଖୋଲି କଲେ ନୀରବରେ ଧାନ
ସଖୀରେ ସେ 'ଜ୍ଞାନ',
ମୁଁ ସଖୀ ତୁମକୁ ଭଲପାଏ
ମୋର ହୃଦୟେ ହଳାଇ,
ଯେଉଁ ହଳିବାରେ କିଛିବୁଝିବାର ନାହିଁ ।
ହାରିବାର ବାରବାର ଏଠିକିଛି ପାଇବାର ନାହିଁ ....''
ସବୁ କହି ଧୀରେ ଧୀରେ
ପ୍ରଭୁ, ଯାଉଛ ଉଭେଇ .... ।।

(60)

ମଧୁମୟ ପୂଭୁ !

ଏତେସବୁ ସରିବା ପରେ ଭାବୃଛି ଆଜି ତ୍ରମେ ନିଶ୍ଲୟ ଆସିବ । ତ୍ରମ ପାଇଁ ମୋ ନିଜକୁ ଅଛୁଆଁ ରଖିଛି, ତ୍ମମ ମାୟା କିଛି ବୁଝିପାରେ ନାହିଁ, କେବଳ ଏଠାରେ ଅନନ୍ତ ଆଶାନେଇ ତୃମକୁ ପ୍ତୀକ୍ଷା କରୁଛି । ସବୃଦିନ ସରିବା ପରେ ଆଜି ମଧ୍ୟ ଯିବ, ସବୁରାତି ପରି ଏ ରାତି ପାହିବ, ହତବାକ୍ ଅପେକ୍ଷାରେ ଚାହୁଁଛି, ଭାବୁଛି କେବଳ ତୁମେ ଆସିବ .... ଆସିବ .... 11 ଏବେ ମୁଁ ..... ନିଃମ ହୋଇ ତ୍ରମ ଦୁଆରେ ପଡ଼ିଛି, ଆଖ ଖୋଲିଲେ ସମଗ୍ ପୃଥ୍ବୀ ଦିଶୁଛି, ତୁମକୁ ଭଲ ପାଉଛି ବୋଲି ମୋ ସକଳ ବିଫଳତାକ୍-ସର୍ବଦା ସାର୍ଥିକ ମଣୁଛି ..... । ପ୍ରଭୁ ! ଫେରିବା ପୂର୍ବରୁ ମୁଁ ଯେମିତି ହେଲେ ଥରେ-ଆସିବ ନିଶ୍ଲୟ, ମୁଁ ଜାଣିଛି, ବାରବାର ସ୍ୱପ୍ତରେ ତ୍ରମକୁ ଦେଖୁଛି, ମୁଁ ଜାଣିଛି, ଏ ଜନ୍ମରେ ପ୍ରେମର ମୋ ନାହିଁ ପରାଜ୍ୟ .... । । ଓଁ ତତ୍ ସତ୍



### ଧନ୍ୟ ପଣ୍ଡିଚ୍ଚେରୀ

କେ. ରାହୁଲ କୁମାର ୧୦ମ ଶ୍ରେଣୀ

ବିଚାରିଲି ମନେ ମନେ ଯିବି ବୋଲି ପୁରୀ ବୃଧେ ଶୁଣ ପଡ଼ିଗଲି ସଂସାରର ଘେରି 11 ବୃଝି ନ ବୃଝି ମୁଁ ତ ଗଲି ପଞ୍ଚିଚେରୀ ବିସ୍ମୟେ ଦେଖିଲି ସେ ସ୍ଥାନ ସୂର୍ଗସରି 11 ବନ୍ଧନହରା ହୋଇ ତ ମୁଁ ହେଲି ପ୍ରସନ୍ଦ ବିହରି ସେଠାରେ କଲି ମାତା ଦରଶନ 11 ବିଂଶତିକର ଯାହାର ହେ ମାତା ମୋହର ବିତରଣେ ସଂସାରରୁ ଯୋଡୁଛି ମୁଁ କର 11 ବୈକୁଣ୍ଠେ ନ ଥିବ ସେ ସୁଖ ମୁଁ ମନେ କରେ ବୋଇଲେ ତା'ର ପ୍ରଶଂସା ଦିନ ମୋ ନ ସରେ 11 ବିରସରୁ ମୁକ୍ତି ଦିଅ ହେ ଦିବ୍ୟ ଜନନୀ ବିହିକୁ ବା କିଏ ଡରେ ଅଛି ତୋ ପଣତକାନି 11

# ପ୍ରାର୍ଥନା - ଏକ ଦିବ୍ୟକର୍ମୀର

ରାକେଶ କୁମାର ବେହେରା ୧୦ମ ଶ୍ରେଣୀ

ସେବା ମୁଁ କରିବି ଜୀବନ ସାରା ତୁମେ ତ ମୋର ଜୀବନର ରାହା କୋଳାଇ ନିଅହେ ନିଅ ମୋର ମା' ତୁମ ବିନା ଅଛି କିଏ ମୋ ସାହା 1୧1

ଚ଼େତନାକୁ ମୋର ଶୁଦ୍ଧ ମା' କର ପବିତ୍ରତା ମୋ ମଧେ ଭରିଦିଅ କଳଙ୍କ କଳୁଷଠୁ ଦୂରେ ରଖ ଦିବ୍ୟ ଜୀବନର ଦେଖାଅ ପଥ 191

ଭାବନାକୁ ସହା ଦିବ୍ୟ ମା' କର ଶାନ୍ତି ମୈତ୍ରୀର ଭାବରେ ଭରିଦିଅ ସହା ପାଶେ ପାଶେ ମୋର ମା' ରୁହ ଦିବ୍ୟକର୍ମର କର୍ମୀ କରିଦିଅ ।୩।



### ଶୁଭ୍ରଜିତ୍ ପଟ୍ଟନାୟକ

୧୦ମ ଶ୍ୱେଶୀ

ମାଆ ଏକା ଜୀବନର ସବୁଠୁ ନିଜର ସେଇ ମାଆ ପାଦ ତଳେ କୋଟି ନମସ୍କାର 11 ଆମ ଲାଗି ମାଆ କେତେ ସହଇ କଷଣ ସାତ କନ୍ନେ ସୁଝି ହେବ ନାହିଁ ତା'ର ରଣ 11 ମାଆ ତୃଞ୍ଜ କଥା ପଦେ ସବୁଠୁ ମଧୁର ଦୁଃଖ ଅବା ସୁଖରେ ମୋ ଥାଏ ନିରନ୍ତର 11 ଏ ଜୀବନ ବଡ଼ ଶୂନ୍ୟ ସତେ ମାଆ ବିନା ମାଆ ଏକା ବୁଝିଥାଏ ମନର ବେଦନା ।। ହୀରାଠାରୁ ସ୍ୱଚ୍ଛ ଅଟେ ମାଆର ହୃଦ୍ୟ ପାଶେ ଥିଲେ ମାଆ ମୋର ଲାଗେ ନାହିଁ ଭୟ ।।

ସବୁଠାରୁ ଧନ୍ୟ ଅଟେ ମାଆର ଜୀବନ ମାଆ ସେବା କରି ମୋର ବିଡିଯାଉ ଦିନ 11



### ହେନା ଫୁଲ

ସଞ୍ଜୟ ବେହେରା

୧୦ମ ଶ୍ରେଣୀ

ଛୋଟ ଫୁଲଟିଏ ନାଁ ମୋର ହେନା ସ୍ରୁକ ବୁଡ଼ିଲେ ଦିଏ ବାସନା ।

ଦିନରେ ଝାଉଁଳେ ରାତିରେ ଫୁଟେ ପ୍ରଭୁ କୃପା ବଳେ ସୁଗନ୍ଧ ବାଣ୍ଟେ l

ରାତିସାରା ମୋର ମହକ ଛୁଟେ ବିଭୁ ଦୟାରୁ ଏହା କରିପାରେ l

ସହର ବଜାର ଯେଉଁଠି ରହେ ସବୁଠାରେ ମୋର ଆଦର ଥାଏ *l* 

ରାତିର ରାଣୀ ପରା ଅଟେ ମୁହିଁ ମୋହର ତୁଳନା କଗତେ ନାହିଁ l

ନାହିଁ ମୋଠାରେ ଟିକେ ହେଲେ କଳା ଶୁଦ୍ଧତାର ଚିହ୍ନ ଅଟେ ମୁଁ ପରା l

ଈଶ୍ପରଙ୍କଠାରେ ମୋର ଚ଼େତନା ଏଣୁ ଅଶୁଦ୍ଧତା ମୋତେ ଛୁଏଁନା ।

ମୋଠାରୁ ଶିଖ ଏ ମହତ ଗୁଣ କୁସିତତାଠାରୁ ଦୂରେଇ ରୁହ ।

# ମା' ରୂପାନ୍ତର କର ମୋତେ

**ଜି. ହରିଶ୍ଟନ୍ଦ୍ର** ୧୦ମ ଶ୍ରେଣୀ

ହେ ମଧୁମୟୀ ମୋ କରୁଣାମୟୀ ମା ଅନ୍ତରର ତୁମେ ସାଥୀ ଚେତନାରେ ମୋର ଅବସ୍ଥାନ କରି ଦିବ୍ୟାନନେ ଦିଅ ଭରି ।।୧।।

ରୂପାନ୍ତର କରି ମୋର ମନ, ପ୍ରାଣ ଶରୀରରେ ଭର ଜ୍ୟୋତି

କେତେ କେତେ ଦୋଷ କରିଛି ମୁହିଁ ମା' ସର୍ବଦା କ୍ଷମିଛୁ ତୁହି 11911

ଦୃଶ୍ଚିତ୍ତାକୁ ମୋର ବିନାଶ କରି ମା' ଶୂଦ୍ଧ କର ମନପ୍ରାଣ

ତୁମରି ପ୍ରେମରେ ଭର ମୋ ଅନ୍ତର ଅଜ୍ଞାନକୁ କରି ଦୂର 11୩11

ତୁମ ଅମରତ୍ୱ ଜୟଜ୍ଞାନ ପାଇଁ ଦିଅ ମା' ହୃଦୟେ ପ୍ରୀତି ରୁପାନ୍ତର କର ଏ ଜଡ଼ ଶରୀର

,...... ଷଡ଼ ରିପୁ ଦିଅ କାଟି !!୪!!



ମୋ ଦେଶ

ସଂଜୟ କୁମାର ବେହେରା

୧୦ମ ଶେଣୀ

ପାଠ ପଢ଼ି ମୁହିଁ ବଡ଼ ଲୋକ ହେବି ଦେଶ ପାଇଁ କେତେ କାମ କରିଯିବି ।।

ମୋ ମାଟି ମାଆକୁ ମୁଁ ସୁରକ୍ଷା ଦେବି ମୁଁ ଯେ ଭଲ କାର୍ଯ୍ୟ ନିଶ୍ମୟ କରିବି 11

ଦୀନ ଦୁଃଖୀଙ୍କ ଦୁଃଖକଷ୍ଟ ବୃଝିବି ଲୋକଙ୍କ ସେବାପାଇଁ ଜୀବନ ଦେବି ।। ମୋ ଦେଶ ଅଟେ ଭାଇ ବହୁ ସୁନ୍ଦର ନ ଲାଗୁ ତାକୁ ଅନ୍ୟ କାହା ନଜର ।।

ଭାରତର ଲୋକ ବହୁତ ସରଳ ଅନ୍ୟ ଦେଖେ ଏହା ବହୁତ ବିରଳ *।।* 

ସତେ ଆମେ ସଭିଏଁ ଭଜଣୀ ଭାଇ \_\_\_ ଆମରି ପରି କେହି ଜଗତେ ନାହିଁ ।।

### ସେନେହମୟୀ ମାଂ

# ଅନ୍ତରର ପ୍ରାର୍ଥନା

**ଏମ୍. ନରେଶ କୁମାର** ୧୦ମ ଶ୍ରେଣୀ

ସଂଗ୍ରାମ ପଟ୍ଟନାୟକ ୧୦ମ ଶ୍ରେଣୀ

ସେନେହ ତୋର ଲାଗେ ବେଶି ମଧୁର ପୁଟିଉଠୁ ମା' ମୋର ହ୍ଦ କମଳ 🛚 🖰 ତୋ ଦରଶନ କଥା ଭାବେ ମୋ ମନ ମୋ ଅନ୍ତରେ ଭର ତୁମ ଦିବ୍ୟଜ୍ଞାନ 11 ଜନନୀ ତୁ ମାହେଶ୍ୱରୀ ମହାକାଳୀ ସବୁରି ଅନ୍ତରେ ରହିଛୁ ତୁ ଭରି 11 ମହାଲକ୍ଷ୍ମୀ ତୁ ମା' ମହାସରସୂତୀ ହ୍ନପ୍ୟେ ରହ୍ନ ସହା ତୋହର ସ୍ଥୃତି 11 କଗତପାଳିକା ତୁ ମହାନାୟିକା ବିକଶିତ ହେବୁ ତୋହରି ପାଇଁକା 🛚 🖠 ସଜୀବେ ନିର୍ଜୀବେ ଦେଖେ ତୋର ରୂପ ଧୋଇଦିଅ ସବୁ ଅଜ୍ଞାନ ଓ ପାପ 11 ହାତରେ ତୋହର କଗତର ଭାର କର ଆମକୁ ତୋ'ର ଗଳାର ହାର *11* ପାଦତଳେ ତୁମ କୋଟି ନିବେଦନ ଅନ୍ତରେ ଆମର ଦିଅ ଦିବ୍ୟଜ୍ଞାନ 11

ପ୍ରତିଟି କୋଷାଣୁ ନିରନ୍ତର କପୁ ମାଆ ଗୋ ତୋହର ନାମ ଚେତନା ସବୁରି ରୂପାନ୍ତର ଲଭୁ ଝରୁ ସଦା ଦିବ୍ୟ ପ୍ରେମ 1୧1 କାଶେନା କିଛି ମୁଁ ପୂଜା ଅରଚନା ତୋ ପୂଜାବିଧିର କଥା ଭଲ ମୁଁ ପାଉଛି ବଂଚିବି ତୋ ପାଇଁ ଏତିକି ମୋହର ଭିକ୍ଷା 191 ଚୈତ୍ୟସଭା ମୋର ଆଗେ ଉଭା ହେଉ ମିଥ୍ୟା ସବୁ ଦୂର ହେଉ ଷଡ଼ରିପୁ ଯେତେ ଅପସରି ଯାଉ ସଭା ରୂପାନ୍ତର ହେଉ 1୩1 ପ୍ରେମ ଭକ୍ତି ଜ୍ଞାନ ଆଲୋକର ଧାରା ବହୁ ଅବିରତ ହୃଦେ

ଲୋଡ଼ା ନାହିଁ କିଛି ମୋତେ 1୪1



\_\_'ପୃଥିବୀ ପୃଷରେ କେବଳ ଆମେ ସୁଖରେ ବାସ କରିବା ପାଇଁ ରହିନାହୁଁ, କାରଣ ବର୍ତ୍ତମାନର ଜାଗତିକ ପରିସ୍ଥିତିରେ ସୁଖପ୍ରାପ୍ତି ଅସୟବ । ଭଗବତ୍ ସଭାକୁ ଖୋଜି ପାଇବା ପାଇଁ ଆମେ ପୃଥିବୀ ପୃଷରେ ରହିନ୍ଦୁ କାରଣ ଏକମାତ୍ର ଭଗବତ୍ ଚେତନା ହିଁ ବାୟବ ସୁଖ ଦେଇପାରେ ।''

\_\_ ଶ୍ରୀମା

# ନେଲି ତୋ ଚ୍ରଣେ ଶରଣ

**ଇ. ପ୍ରତିମା** ୧୦ମ ଶ୍ରେଣୀ

ମା' ମୋତେ ବେ ତୋର ପାବତଳେ ଶରଣ ରହିବି ମୁଁ ତୋ ପାଶେ ଏ ସାରା ଜୀବନ 11 କରିବିନି ପର ତୋତେ ଯାହା ଘଟିଯାଉ ହେବି ତୋ ଶିଶୁ ଭାବିବିନି କିଛି ଆଉ 11 ମୋ ଭିତରେ ଭରିବେ ସବୁ ଦିବ୍ୟଗୁଣ ପରାୟ କରିବେ ତୁ ଅପଶକ୍ତିମାନ 11 ବିଦ୍ୟାବାୟିନୀ ତୁ ମା' ମହାସରସ୍ୱତୀ ମୋମଧେ ପ୍ରକାଶିତ କର ଦିବ୍ୟକ୍ୟୋତି 11 ଆସ ମହାକାଳୀ ଧରି ଖଣ୍ଡା ଖଡ୍ଗ ବିନାଶ କର ମୋ ଅଦିବ୍ୟଗୁଣ ସର୍ବ 11 ତୋଛଡ଼ା ମୋ ଜୀବନେ ନାହିଁ କେହି ଆଉ

ତୁମଛଡ଼। ମୋ କୀବନେ କାଶେନା ମୁଁ କିଛି ତୁମକୁ ପାଇ ମୁଁ ଏ କୀବନେ ବହୁତ ଖୁସି ।। ତୁମ ଦିବ୍ୟକୃପାବାରି ସଦା ବହିଯାଉ ରୋଗଦୁଃଖଶୋକ ସବୁ ଦୂରେଇ ଯାଉ ।। ତୁମ ସେବା ପାଇଁ ନେଇଛି ଏ କନମ ତୁମ ସେବା କରି ମା' ବିତିଯାଉ ଦିନ ।। ଏତିକି ଗୁହାରି ମୋର ମା' ଶୁଣିବା ହେଉ ସମର୍ପିଛି କୀବନ କନମ କନମକୁ ।। ସୁସ୍ଥ କର ମା' ମୋତେ ତୁମରି ପାଇଁ କରିବି ତୁମ ସେବା କଥା ଦେଉଛି ।।



# ମୋ ପ୍ରିୟ କପୋତ

କେ. ରାହୁଲ କୁମାର ୧୦ମ ଶ୍ରେଣୀ

ଉଡ଼ିଯାଆରେ ମୋ ସୁକର ବିହଙ୍ଗ ଏ ବୁନିଆଁରେ ତୁ ଏକା ମୋର ସାଙ୍ଗ ।। ତୁହି ପରା ଅଟୁ ଶାନ୍ତିର ପ୍ରତୀକ ତୁ ପୁଣି ମୋର ପତ୍ରର ବାହକ ।। ନୀଳବର୍ଣ୍ଣ ଆକାଶେ ଯାଆ ତୁ ଉଡ଼ି ବାୟଲ୍ୟ ପ୍ରେମ କେବେ ନ ଯା'ରେ ଭୁଲି ।। ବସାରେ ତୋ ଛାଡ଼ି ଯାଉଛୁ ଶାବକ ଯାଆ ତୁ ଆନଦେ ଭ୍ରମରେ କପୋତ !! ତୁ ଆସିଲେ ଛୁଆ ଖାଇବ ଆହାର ତୋ ପାଇଁ ତୋଳିବି ଛୋଟିଆ ନଅର !! ଆସିଗଲେ ତୁ ମୋର ପ୍ରିୟ କପୋତ ଦ୍ରଃଖେସ୍ୱଖେ ହେବି ତୋର ସଂଗେ ମିତ !!



### ମମତାମୟୀ ମା'

ଭକ୍ତଉହ

ଏମ୍. ସତ୍ତୋଷ କୁମାର (ସମର୍ପଣ)

ଟି. ବର୍ଷାରାଣୀ ପାତ୍ର ୭ମ ଶେଣୀ

ସୁନ୍ଦର ଏ ପୃଥିବୀରେ

ଦେଇଛୁ ଧରା

ତୋ ସ୍ନେହପାଇ ଜୀବନ

ଗଢ଼ିବୁ ପରା 1୧1

ମାଆ ଥିଲେ ପାଖେ ପାଖେ

ସବୁ ସୟବ

ହେବନାହିଁ କେଉଁ କାର୍ଯ୍ୟ

ଟି ଅସୟବ 191

ଅନ୍ତରରେ ସହା ଆମେ

ତୋତେ ଡାକିବୁ

ତୋର ଦିବ୍ୟନାମ ସ୍ମରି

ସବୁ ଭୁଲିବୁ ।୩।

ଜୀବନକୁ କର ମା'ଗୋ

ଆଲୋକମୟ

ସେ ଆଲୋକେ ଚାଲି ଆମେ

ହେବୁ ବିଜୟ /୪/

କନମେ କନମେ ଆମେ

ତୋତେ ଡାକିବୃ

ତୋର ବରଶନ ପାଇଁ

ଚାହିଁ ରହିବୁ /୫/

ମା' ଜଳାଇ ରଖିଛୁ ଆମେ ଭକ୍ତି ଦୀପାଳୀ ମା' ତୁମେ ଆସିବ ବୋଲି ।।।।।

ସଜାଇ ରଖିଛୁ ଆମେ ହୃଦ ଅର୍ଘ୍ୟଥାଳି

ମା' ଦିବ୍ୟ ଜନନୀ ବୋଲି

ତୁମେ ମା' ସତେ ଆମର ଶକତି ଦାୟିନୀ

ମା' ଆମ ମନ ମୋହିନୀ । । ୧ । ।

ତୁମେ ମା' ଆମକୁ କୋଳରେ ନିଅ କୋଳେଇ

ସେବାରେ ଦିଅ ଲଗାଇ

ମା' ତୁମ ପୂଜାପାଇଁ ଆମେ ଆସିଛୁ ଧାଇଁ

ଧନ୍ୟ ଆମେ ମା'ଙ୍କ ପାଇଁ । 1911

ବାରବାର ଜନମ ନେବୁ ତୁମରି ପାଇଁ

କରିବୁ କାମ ତୁମରି

ଆମ ହୃଦ ଦୁଆର ଖୋଲା ତୁମରି ପାଇଁ

ପୂଜିବୁ ଭକତି ଦେଇ ।୩।।

ଧନ୍ୟ ହେଲା ଆମ ସପନ ତୁମକୁ ପାଇ

ବଂଚିବୁ ତୁମକୁ ଧାୟୀ

ତୁମରି ସେବାପାଇଁ ନେଇଅଛୁ ଜନମ

ହୃଦ ଜପୁ ତୁମ ନାମ । । । । । ।



\_\_''ଏକମାତ୍ କାର୍ଯ୍ୟ, ଏକମାତ୍ ଲକ୍ଷ୍ୟ, ଏକମାତ୍ ଆନଦ - ଭଗବାନ ।''

\_\_ ଶ୍ରୀମା

### ଅଭୀପ୍ସା

#### ଇ. ପ୍ରତିମା ୧୦ମ ଶ୍ରେଣୀ

ଏମ୍. ସତ୍ତୋଷ କୁମାର (ସମପଣ) ୧୦ମ ଶ୍ରେଣୀ

ମୋ ମା'ଙ୍କ ସେନେହ ସରଗଠୁ ବଳି ତାଙ୍କ ଗାଳି ପରା ଦାଞ୍ଚର ଧୂଳି 🛚 🖠

ଅଳି ଅରଦଳି ସେ ଯାଆନ୍ତି ସହି ସନ୍ତାନ ବୋଲଇ ମୋତେ କୃହନ୍ତି ଚାହିଁ 🛚 🖠

ମୋ ମାଆଙ୍କ ସେନେହ

'ସମର୍ପଣ' ବୋଲି ମୋ ନାଆଁଟି ଦେଲେ ନିଜ କୋଳକୁ ମୋତେ ଉଠାଇ ନେଲେ *11* 

ଜୀବନରେ ମୋତେ ଚାଲି ଶିଖାଇଲେ ଚାଲି ଶିଖୁ ଶିଖୁ ବାଟ ଦେଖାଇଲେ 11

ପ୍ରତି ମୁହର୍ତ୍ତରେ ସେ କୁହନ୍ତି ମତେ ସମର୍ପଣ ଭାବ ରଖିବାକୁ ମତେ 11

ମଧୁମୟ ଲାଗେ ସବୁ ତାଙ୍କ ବାଣୀ ପୁଟିଯାଏ ମୋ ଆତ୍ମା କମଳ ଶୁଣି 🛚 🖠

ସେବା ମୁଁ କରିବି ତାଙ୍କରି ତ ହୋଇ ତାଙ୍କ ମୁଖ ଚାହିଁ ସବୁ ଯିବି ମୁଁ ସହି 11 ଆମ ଭବିଷ୍ୟତ ଆମରି ହାତେ ଆମେ ଚାଲିବୁ ମା' ତୁମରି ସାଥେ 11

ତୁମରି ଛବିକୁ ହୃଦୟେ ଧାୟୀ ସରଗ କରିବୁ ଆମର ଭୂଇଁ 11

ମାନ ଅଭିମାନ ମନରୁ ପୋଛି ବାଟ ଚାଲୁଥିବୁ ତୁମକୁ ହେଜି 🛚 🕏

ହୁଦେ ଢ଼ାଳି ଅତିମାନସ ଜ୍ଞାନ ମା'ଗୋ ଦୂରକର ଆମ ଅଜ୍ଞାନ 🛚 🖠

ତୃମ ପଣତେ ମା' ହୋଇଛୁ ବନ୍ଧା ନ କରିବୁ କେବେ ପରର ନିନ୍ଦା *11* 

କର୍ମ କରିବୁ ମା' ତୁମରି ପାଇଁ ଦୁଃଖ ଅବସାଦ ଦୂରେ ପକାଇ ।।

ତ୍ରମ କୃପାରେ ମା' ଆମେ ଭିଜିବୃ ଅସୟବକୁ ସୟବ କରିବୁ 11



ଳି. ହରଶ୍ଟୟ ୧୦ମ ଶ୍ରେଣୀ

ମୋ ଅନ୍ତର ସାଥୀ ପ୍ରେମର ମୂରତି ମୋ ମନେ ଥାଉ ସେହି ଦିବ୍ୟାନୁଭୃତି 11

ତ୍ରମ ଶ୍ରୀଚରଣେ ଦେଇଛି ସମପି ମୋର ମନ ପାଣ ସଂଗେ ଶରୀରଟି 🛚 🖰

କୁନି ଶିଶୁଟିଏ ଅଟେ ମୁଁ ତୁମର ମୋ ମୁଖେ ଥାଉ ସହା ନାମ ତ୍ରମର 11 ପ୍ରେମରେ ମୋତେଟି କରିଅଛ ବଶ ଦେଲ ଚେତନାରେ ତୁମ ଦିବ୍ୟାଭାସ 11

ଦିବ୍ୟ ଜନନୀ ତ୍ରମେ ଅଟ ମୋହର ତୁମ କାର୍ଯ୍ୟ ପାଇଁ ମୋତେ ଯୋଗ୍ୟ କର 11

ଚେତନାକୁ ମୋର ଗୃପାନ୍ତର କର ତୁମ ଦିବ୍ୟପ୍ରେମେ ଭର ମୋ ଅନ୍ତର 11

### ଆମ ମାଆ

### ଶୁଭ୍ରଜିତ୍ ପଟ୍ଟନାୟକ

୧୦ମ ଶ୍ରେଣୀ

କଥାରେ ଯାହାଙ୍କ ଅମୃତ ଝରେ ଯାହାଙ୍କ ମମତା ମନରେ ଭରେ କେହି ନୃହେଁ ସେ ତ ଆମରି ମାଆ

ଦୁଃଖେ ଓ ସୁଖେ ଯେ ଆମରି ସାହା ।

ଦୁଞ୍ଜାମି କଲେ କରନ୍ତି ଶାସନ ମୁହଁ ଶୁଖୁଗଲେ ଜାଣନ୍ତି ମନ II

ଆଦର କରନ୍ତି ନ ଭାବି ଆନ

ଆସନ ପକାଇ କରନ୍ତି ଧାନ 11

ତାଙ୍କ ପରାମଶି ତାଙ୍କ ଆଦେଶ ସଦା ଭରିଦିଏ ମନେ ହରଷ II

ତାଙ୍କୁ ଛାଡ଼ିଯିବୁ ଅଳପ ଦିନେ ଭାବି ପଛ କଥା କାନ୍ଦଇ ମନେ 11

ତାଙ୍କରି ଶରଧା ତାଙ୍କ ସେନେହ କିଏ ଅବା ଆଶି ଆମକୁ ଦେବ ? ଏହି ଆଶା ଆମ ପୂରଣ ହେଉ

ମା'ଙ୍କ ଆଶିଷ ଆମ ପାଶେ ଥାଉ ।

### ଦୁଃସାହସୀ

ଅପୂର୍ବ ବେହେରା ୧୦ମ ଶ୍ରେଣୀ

ଜଗତ ଜନନୀ ତୂମେ ଆଦିଶକ୍ତି
ହୃଦୟେ ବଢ଼ାଅ ମା ତୂମେ ମୋର ଭକ୍ତି ।।
ଜୀବନ ବଂଚିବି ଖାଲି ତୁମ ଲାଗି
ସମୟଙ୍କ ଦୁଃଖ ସହିବି ମୁଁ ମାଗି ।।
ଦିବ୍ୟ ହେବ ଧାରା ହେବ ଆଲୋକିତ
ତୂମ ପାଇଁ ଦେବି ମୁଁ ପ୍ରତି ମୁହୂର୍ତ୍ତ ।।
କର ମୋତେ ମାତା ସବୁଥିରେ ଯୋଗ୍ୟ
ତୂମ ଲାଗି ଯେହ୍ନେ ନ ହୁଏ ଅଯୋଗ୍ୟ ।।
ମୋ ପାଇଁ ହେଉ ମା ପଥ କଣ୍ଟକିତ
କା' ପାଇଁ ନ ଆସୁ ଦୁଃଖର ପର୍ବତ ।।
ଗଢ଼ ମୋତେ ଆଗାମୀ ଭବିଷ୍ୟ ଲାଗି
ବ୍ୟବହାର କର ମୋତେ ତୁମ ପାଇଁ ।।
ଶକତି ବଳ ଆଉ ଦିଅ ସାହ୍ୟ
ଚାଲିବି ତୁମ ପଥେ କର ଦୁଃସାହସୀ ।।



### ତୁମ ଆଦେଶର ଅପେକ୍ଷାରେ

ରାକେଶ କୁମାର ବେହେରା

୧୦ମ ଶ୍ରେଣୀ

ଯିବି ନାହିଁ ଅବାଟରେ କେବେ ମୁହିଁ ସଦା ଚାହିଁଥିବି ତୁମ କୃପା ପାଇଁ ।। ସେବାରେ ମୁଁ ତତ୍ପର ହେବି ତୁମ ପାଇଁ ତୁମ ଆଦେଶକୁ ରହିବି ମୁଁ ଚାହିଁ ।।



ଯୋଗ୍ୟ କରାଅ ମୋତେ ହେ ଦିବ୍ୟକନନୀ ତୃମରି ପଥକୁ ରହିଛି ମୁଁ ଚ଼ାହିଁ ।।
ଅନ୍ତରରେ ମୋର ଭରିଦିଅ ସୂଷମା ମନରେ ମୋର ନ ରହୁ ଚଞ୍ଚଳତା ।।
ସଦା ହୋଇ ରହିଥିବି ତୁମ ଶିଶୁ ବିପଦ ଆପଦ ଯାହା କିଛି ଆସୁ ।।

### ମାଆ

ଏ. ସୋନିରାଣୀ ୯ମ ଶେଣୀ

ଅନ୍ଧକାରେ ଭରା ମରୀଚିକା ଗର୍ଭେ ପୁଣି ଅଚ଼େତନର ଭୟଙ୍କର ଗର୍ଭେ କାଳରାତ୍ରର ଘନ କୋଳାହଳେ ଅବତରିଲେ ସେହି ଶାନ୍ତିର ପ୍ରତିଭୂ ଶାଶ୍ୱତ ରୂପେ ଉଭା ଅନନ୍ତଙ୍କ ଦିବ୍ୟ ଅନୁପମ .... (୧)

ଆଗମନେ ତାଙ୍କ ବିସ୍ମୁରିଲା ଧରା କଳା କାରୁଣିମା ପୁଣି ଅତୀତର ଧାରା ଲୁସ୍ତ ହେଲା ସବୁ ମିଥ୍ୟାମାୟା କାରା ଆନଦେ ନୃତ୍ୟରତ ହେଲା ଧରିତ୍ରୀ ଉଦ୍ଭାସିଲେ ଚତୁର୍ଦିଗେ ପ୍ରେମର ମଧୁର ପ୍ରଭୁ .... (୨)

ଥିଲା ଯାହାଙ୍କ ପାଇଁ ଧରା ବ୍ୟାକୁଳିତ ପାଇ ତାହାଙ୍କୁ ହେଲା ଆନଦେ ଉନ୍ମଉ ଆନଦାଶ୍ରୁର ଅସୀମ ପାରାବାର ପରେ ରୋମାଞ୍ଚତ ହେଲା ତୃଷାର୍ତ୍ତ ହୃଦ୍ୟରେ ଝଲସି ଉଠିଲା ପ୍ରାଣେ ଦିବ୍ୟାନଦର ମଧୁର ସ୍ମଦନ .... (୩) ମହକିଲା ସବୁ, ଅକଣା ଫୁଲର ବାସେ ସତେଯେଶେ ଆଗମନେ ପୁଞ୍ଜ ପାରିକାତ ସ୍ୱର୍ଗର ପୁଣି ଏହି ଅଦ୍ଭୃତ ଆଗମନ ! ବହିଗଲା ମନ୍ଦାକିନୀ ସବୁରି ହୃଦୟେ ଜଭା ହେଲେ ଆସି ମଧୁମୟୀ ଦିବ୍ୟ କନନୀ .... (୪)

ଶ୍ରୀମୁଖେ ଶୋଭୁଥିଲା ଅମରତ୍ୱ ହାସ୍ୟ ଦର୍ଶନେ ହେଲା ବେଦନାର୍ଭ ଜୀବନ ଧନ୍ୟ ଉତରି ଆଣିଲେ ସେହୁଁ ମର୍ଭ୍ୟ ଜୀବନେ ସ୍ୱର୍ଗର ଏକ କାରୁଖିଳ୍ପେ ଭରା ହୋଇଲା ନାମିତ ପୁଣି ନବଡ଼େତନାର ଅତିମାନସ ! .... (%)

ଏହି ଜଗତରେ ନୂତନ ଜୀବନ କଲେ ଅଙ୍କୁରିତ ଶାଖିତ ମହାନ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣେ ପ୍ରେମ ଧରା ବିଜେ କଲା ଜ୍ଞାନକ କ୍ଷମା ଦିବ୍ୟ ଗୁଣେ ଭରା ସନ୍ତାନଙ୍କୁ ଚାହିଁ ଝରି ପଡ଼ୁଥିଲା ଅମୃତ ଜନନୀଙ୍କ ସେହି ମଧୁଝରା ହସେ ! .... (୬)



\_\_''କେବଳ ପରମପ୍ରଭୁ ହିଁ ଆମର ସମୟ ପ୍ରେମ ଲାଭ କରିବାର ଯୋଗ୍ୟ ଏବଂ ସେ ଆମକୁ ତାହା ଶତ ଗୁଣରେ ପୁନଃ ପ୍ରଦାନ କରନ୍ତି ।'' \_\_\_ ଶ୍ରୀମା

## ଚ଼େଷ୍ଟା କରିବା

### ମୋ ମାଆ

ସୁନୀତା ସାହୁ ୯ମ ଶ୍ରେଣୀ **ଈପ୍ସିତା ମହାନ୍ତି** ୯ମ ଶ୍ରେଣୀ

କର୍ମକରେ ଫଳ ପ୍ରତି ଆଶା ଯେ ନ ରଖେ ସମ୍ଭାବନା ବେଖାଯାଏ ସେହି ଜୀବ ପାଖେ 11 ସମର୍ପଶ ପ୍ରତ୍ୟାଖ୍ୟାନ କରୁଥିବ ଯିଏ ଜଡ଼ ସଂସାରେ ଛନ୍ଦି ହେବ ନାହିଁଟି ସିଏ 11 କଳିଯୁଗେ ମାତୃନାମ ସ୍ମରଣେ ଯେ ଲୋକ ସଂସାର ରୂପକ ମାୟାରୁ ହୁଏ ସେ ମୁକ୍ତ 11 ସଂଯମାଚରଣେ ହୁଏ ଆତ୍ମା ଆବିଷ୍କାର ଏଥିପାଇଁ ବୃଢ଼ ସଙ୍କଳ୍ପ ଏକା ହିଁ ସାର 11 ଏହି ତତ୍ତ୍ୱ ଜାଣେ ଯେ ଧରେ ଅଧାତ୍ମ ମାର୍ଗ ଏଥିପାଇଁ ଲୋଡ଼ାଅଛି ଅଭ୍ୟାସ ବୈରାଗ୍ୟ 11 ଅମୃତଙ୍କ ସନ୍ତାନ ଆମେ ସତ୍ପଥେ ଯିବା ଆପ୍ରାଣ ଉଦ୍ୟମ ରଖି ଚେଷ୍ଟା ଯେ କରିବା 11 ଈଶ୍ପରଙ୍କୁ ପାଇବା ଏତେ ସହଜ ନୃହେଁ

ଚେଞ୍ଜା କରିବା ନ ଥକି ଜୀବଥିବା ଯାଏଁ 🛚 🖠

ପଣତ କାନିରେ ଯା'ର ଅସୁମାରି ସ୍ନେହ ମମତାରେ ଭରା ଯା'ର କୋମଳ ହୃଦ୍ୟ କଥାରେ ଝରଇ ମହୁ ହସେ ଫୁଟେ ଫୁଲ ମୋ ମାଆ ତ ଦୁନିଆରେ ସବୁଠାରୁ ଭଲ ।।

X X X X ମମତାରେ ବାହିଦିଏ ଦିଏନାହିଁ ଦୁଃଖ ଦୁଃଖହାରି ଆଣିଦିଏ ଜୀବନରେ ସୁଖ ପାରିବିନି ଶୁଝି ମାଆ ମମତାର ମୂଲ ମୋ ମାଆ ତ ଦୁନିଆରେ ସବୁଠାରୁ ଭଲ 11

ମା'ଠାରୁ ଆଉ କିଏ ବା ଅଛି ଆପଣାର ମା' ବିନା ଦିନରାତି ସବୁ ପରା ଅନ୍ଧାର ମା'ର ସୁନ୍ଦର ବଚନ ଅମୃତର ତୁଲ ମୋ ମାଆ ତ ଦୁନିଆରେ ସବୁଠାରୁ ଭଲ 11



**ଏ. ସାଗର** ୮ମ ଶ୍ରେଣୀ

ମା' ନାମରେ କି କୁହୁକ ଅଛି ପ୍ରେମର ଡ଼ୋରିରେ ବାନ୍ଧି ଦେଉଛି । ମା' ଡ଼ାକରେ କି ମମତା ଅଛି ସନ୍ତାନ ସଙ୍ଗରେ ମାଆ ଖେଳୁଛି । ମା' କପରେ କି ପୀରତି ଅଛି ହୁଦ୍ୟ ସହା ମା' ନାମ କପୁଛି । ମା' ଭିତରେ କି ଶକତି ଅଛି ଅନ୍ତରେ ସର୍ବଦା ଯୋଗ ହେଉଛି । ମା' ମନ୍ତରେ କି ଔଷଧି ଅଛି ରୂପାନ୍ତର କ୍ରିୟା ଆପେ ଚାଲିଛି । ମା'ର ପରଶ ପାଇଛି ଯିଏ ଶ୍ରୀଅରବିଦଙ୍କୁ ପାଇଛି ସିଏ ।



### ଫେରନ୍ତା କି ପିଲାଦିନ !

### ଆମର ମିତ

**ଏନ୍. ଭଗବାନ** ୯ମ ଶ୍ରେଣୀ ଗୋପାଲକ୍ରୀଷ୍ଠା ପୋଦଲ ୮ମ ଶେଣୀ

ଇଚ୍ଛା ହୁଏ ପିଲା ଦିନଟି

ପୁଣି ଆସନ୍ତା ଫେରି

ହସିଖେଳି ମାଆ କୋଳରେ

ମୁଁ ଯେ ପଡ଼ିଛ ଶୋଇ 1୧1

ବାପା ହାତ ଧରି ବୁଲଛି

ମୁଁ ଯେ ଦାଞ ଦୁଆରେ

ଚକୋଲେଟ୍ ପାଇଁ କାନ୍ଦିଛି

ବସି ଅଗଣା ଘରେ 191

ସକାଳ କଳସ ଭାତକୁ

ମାଆ ରାନ୍ଧି ଯତନେ

ଆଳୁ ସଂଗେ ଦେବେ ଖୁଆଇ

ଦେଇ ଚୁମ୍ଦନ ଗାଲେ ।୩।

ସଂଜ ହେଲେ ମୁଁ ଖେଳନ୍ତି

ଜହ୍ନ ସଂଗରେ ହସ

ଚାଙ୍ଗୁଡ଼ିରେ ମୁଢ଼ି ଖାଆନ୍ତି

ଜେଜୀ କୋଳରେ ବସି ।୪।

ଗଛଟିଏ ମୁଁ ଯେ ଜଗତ ଜନ ଉପକାରୀ, ସଦା ଉପକାର ମୁଁ ଯେ କରିଥାଏ ସବୁରି 11 ଜାଣିଥା ଅତ୍ୟନ୍ତ ସୁନ୍ଦର ଜୀବନଟି ମୋର, କାଟିଦେଲେ ମୋତେ ଜଗତ ହେବ ନାରଖାର 11

ମୋତେ କାଟ ନାହିଁ (୨)

କନହିତ ପାଇଁ ବର୍ଷାକୁ ଡାକିଥାଏ ମୁହିଁ, ଗ୍ରୀଷ୍ମର ଖାରାବେଳେ ବାଟୋଇଙ୍କୁ ଦିଏ ଛାଇ ।। ମୋତେ କାଟନାହିଁ ଜମା ମୋତେ କାଟନାହିଁ ଭାଇ, ଫୁଲ ଫଳ ସଙ୍ଗେ ତୁମକୁ ଦେଉଥିବି ଛାଇ ।।

ମୋତେ କାଟନାହିଁ (୨)

ଅମ୍ଳକାନର ଗନ୍ତାଘର ଅଟେ ମୁଁ କଗତେ, ଫୁଲ ଫଳେ ମୁଁ ଭରା ସବୁପ୍ରାଣୀଙ୍କ ହିତେ // ସବୁକିମାରେ ପୃଥିବୀ ମାତା ଦିଶେ ସୁନ୍ଦର, ମିତ୍ର କର ମୋତେ ହେ ଭାଇ ଭଉଣୀଏ ମୋର //

ମୋତେ କାଟନାହିଁ (୨)



#### ଜୁନ୍୧,୧୯୧୪

\_\_'ସର୍ବଜୟୀ ହେ ଦିବ୍ୟ ପ୍ରେମଶନ୍ତି, ଏ ବିଶ୍ୱର ତୁ ହିଁ ଏକଛତ୍ର ଅଧୀଶ୍ୱର, ତୁ ହିଁ ତା'ର ସ୍ରଷ୍ଟା, ତାର ତ୍ରାଶକର୍ତ୍ତା, ତୋରି କଲ୍ୟାଶରୁ ସେ ଉଠିଆସିଛି ଆଜି ଅନ୍ଧକାରର ଗର୍ଭରୁ, ଆଉ ତୁ ହିଁ ତାକୁ ନେଇଚାଲିଛ୍ମ ତା'ର ସନାତନ ଲକ୍ଷ୍ୟ ଦିଗରେ ..... ।''

\_\_ ଶ୍ରୀମା

### ଝରଣା

## ପବିତ୍ର କର ମୋ ମନ

**କେ. ଶୁଭଶ୍ରୀ** ୭ମ ଶ୍ରେଣୀ

**କେ. ଶୁଭଶ୍ରୀ** ୭ମ ଶ୍ରେଣୀ

> ମା' ତୁମ ନାମ କପକଲେ ପବିତ୍ର ହୋଇଯାଏ ମନ ତୁମ କୋଳେ ଖୋଇଗଲେ ବିପଦ ହୋଇଯାଏ ଲୀନ ।। ତୁମରି କରୁଣାର ବଳେ ସବୁ ସମ୍ମବ ହୋଇଥାଇ ତୁମରି ପଣତର ତଳେ ମା' ମୋତେ ଦିଅ ଘୋଡ଼ାଇ ।। ତୁମରି ଶ୍ରୀଚରଣ ତଳେ ମା'ଗୋ ମୋତେ ଆଖ୍ରୟ ଦିଅ ତୁମରି ଦିବ୍ୟ ପଥପରେ ମୋତେ ମା' ଚଲାଇ ନିଅ ।। ଡାକୁଛି ମା' ଡାକିବି ଏ ସାରା ଜୀବନ ନାମ ତୁମରି ମା'ଗୋ ଆଉ କିଛି ଲୋଡ଼ା ନାହିଁ ଜୀବନରେ ମୋହରି ।।

କୁଳୁ କୁଳୁ ହୋଇ ଝରଣା ଗାଏ ତା' ମନ ଗୀତ ସଭିଙ୍କୁ କରେ ମୋହିତ ସେ ହୋଇଣ ମନ ମିତ 11 ପର୍ବତର ବୁକୁ ଚିରି ଆସିଥାଏ ଝରିଝରି ଧରଣୀର ବୁକୁ ପରେ ଯାଏ ବହି ଥିରିଥିରି 11 ମନେ ଭରି ଦୁଃଖ ରାଶି ତା' କୂଳରେ ଚାଲେ ବସି ଧୋଇଦିଏ ଦୁଃଖ ସବୁ ତରଙ୍ଗରେ ହସିହସି 11 ଜନ ଜୀବନେ ଶୀତଳ ସୁମଧୁର ଜଳ ଦେଇ ସେ ଦୁଃଖକଷ୍ଟ ଆଉ ପିପାସାକୁ ଦିଏ ମେଣ୍ଟାଇ 11 ଜଗତ ଜନ ତ୍ରାହି ତା'ର ଏ ମହତ ଦାନ ପାଇଁ

କଗତ କନ ତ୍ରାହି ତା'ର ଏ ମହତ ଦାନ ପାଇଁ ମୋର ଶତ କୋଟି ପ୍ରଣାମ ଘେନ ମା' ମହାମାୟୀ ।।

# ପ୍ରାର୍ଥନା ଏକ ଶିଶୁର

**ଇ. ଧନୁର୍କୟ** ୭ମ ଶେଣୀ

ମାଆ ତୁମେ ମୋର ପାଶେ ରହିଥାଅ ଲୋଡ଼ାନାହିଁ ମୋର ଧନ ଟଙ୍କା ପଇସାରେ ଆବଶ୍ୟକ ନାହିଁ ଦିଅ ମୋତେ ଦିବ୍ୟ ଜ୍ଞାନ 11

ଦଅ ମୋତେ ଦବ୍ୟ ଜ୍ଞାନ କରିଦିଅ ମୋତେ ସରଳିଆ ଶିଶୁ ରହିଥିବି ତୁମ ପାଶେ ଭରିଦିଅ ମୋତେ ଦିବ୍ୟଗୁଣେ ତବ ଆସିଛି ମୁଁ ତୁମ ପାଶେ 11 କୃପାକର ମୋତେ କୃପାମୟୀ ତୁମେ ଚାଲିବି ମୁଁ ତୁମ ପଥେ ତୁମ ଚଲାପଥ ହେଲେ କଣ୍ଟକିତ ଧକି ଯିବି ନାହିଁ ବାଟେ 11 ତୁମରି ସେବାରେ ଜୀବନ ମୁଁ ଦେବି ତୁମେ ହେବ ମୋର ସାଥୀ ତୁମରି ଆଶିଷ ସଦା ପାଉଥିବି ତୁମ ନାମ ଜପି ଜପି 11



### ଗଛ ଆମର ଉପକାରୀ

ଆଲିସାରାଣୀ ବେହେରା

୭ମ ଶ୍ରେଣୀ

ଗଛ ନାଆଁଟି ଶୁଣିଲେ ମୋତେ ଲାଗଇ ବଡ଼ ମକା ସେ ପରା ଆମ ସଭିଙ୍କ ସାଥୀ, ସବୂକ ଦେଶ ରାକା । ସେ ପଥଶ୍ରୀନ୍ତ ପଥ୍କଟିକୁ ଆଶ୍ରୟ ଦେଇ ରଖେ ତାହାରିଠାରୁ ଔଷଧ ପାଇ ରୋଗୀ କୀବନ ରଖେ । ଗଛରେ ଫୁଲ ଫୁଲେଇ ହୋଇ ସବୁରି ମନ ହରେ ଠାକୁର ପାଶେ ଫୁଲଟି ଯାଇ ଦୁଃଖୀର ଦୁଃଖ ହରେ । ମଞ୍ଜି ଭିତରେ ଗଛ କୀବନ ଲୁଚିଣ ରହିଥାଏ ସେ ଗଛ ପରା ଆମକୁ ଫୁଲ ଫଳ ଯୋଗାଇ ଦିଏ । ଭାରି ସୂଆଦ ଜାତିଜାତିକା ଫଳେଇ କେତେ ଫଳ ଆମକୁ ସିଏ କରେ ବଳୁଆ ଶରୀରେ ଦେଇ ବଳ । ଗଛ ଦିଏ ଅମ୍ଳୁଜାନ ବଂଚିଅଛି ପ୍ରାଣୀ ଜୀବନ ଅଙ୍ଗାରକାମ୍ଳ ପ୍ରାଣୀ ଯୋଗାଏ ଦେଇ ତ ପ୍ରତିଦାନ । ମଞ୍ଜିରୁ ଯେ ଗଛ, ଗଛରୁ ଯେ କାଠ ଦିଏ ଜାଳେଣି ଏହି ସଂସାରେ ବଂଚିଛୁ ବଂଚିବୁ ଆମେ ସବୁ ପ୍ରାଣୀ । ଗଛଠାରୁ ଆମେ ଏହି ଭଲ ଗୁଣ ସବୁ ଶିଞ୍ଚା ଗଛମାନଙ୍କ ବନ୍ଧୁହୋଇ ସାରାଜୀବନ ବଂଚିବା ।



### ଗନ୍ଧ

#### ଆଦର୍ଶ ପଟ୍ଟନାୟକ

୭ମ ଶ୍ରେଣୀ

ଧୁବ ସତ୍ୟ

ଆଲୋକ ସେଠୀ

୬ଷ ଶ୍ରେଶୀ

ଗଛ ଯୋଗୁଁ ଧରା ଦିଶେ ସୁନ୍ଦର ପରମ ମିତ୍ର ଅଟେ ଗଛ ଆମର 11 ଗଛଟିଏ ଲଗାଇ ଆମେ ଯତନ ନେବା ବଡ଼ ହେଲେ ଫୁଲ ଫଳ ପାଇବା 11 ଗଛର ଡାଳରେ ପକ୍ଷୀଏ କରନ୍ତି ବସା

ପକ୍ଷୀଙ୍କ ବାସପାଇଁ ସେ ଭରସା 11

ଔଷଧୀୟ ଗୁଣ ତା' ଅଙ୍ଗେ ରହିଛି ପୂରି ପବନେ ମନ ପ୍ରାଣ ଯାଏ ଭରି ।।

ଗଛ ଲଗାଇବା ଆମ ମହତ ପଶିଆ ପିଳୁଳି, ପଣସ ଆଉ ନଡ଼ିଆ *11* 

ଜଗତେ ବଢ଼ାଇବା ଆମେ ବଣ ଜଙ୍ଗଲ ସବୁରି ସେ କରିଥାଏ ମଙ୍ଗଳ ।। କୟ କୟ ସର୍ବଦେବମୟ ଗୁରୁ ପ୍ରଭୁ ତୁମ ପାଦପଦ୍ମ କଳ୍ପତରୁ କନ୍ନ କର୍ମ ତୁମ ଦିବ୍ୟତାରେ ଭରୁ 11 ଏ ମର୍ତ୍ତ୍ୟ ସଂସାର ମାୟା କାରାଗାର ଘନ ଅନ୍ଧକାର ମହା ଭୟଙ୍କର ଅସହାୟେ ହୁଅ ହେ ସଦା ସହାୟ 11 ପ୍ରଭୁ ତୁମେ ଏକା ଧ୍ରୁବ ସତ୍ୟ ସାର ଖୋଲି ଦିଅ ତୁମେ ସତ୍ୟର ଦୁଆର ନ ରହୁ ମିଥ୍ୟାର ଟିକେ ବି କୁଆର 11 ତୁମେ ସତ୍ୟ ତୁମେ ସନାତନ ତୁମ ଚରଣଟି ନିତ୍ୟ ବୃଦ୍ଦାବନ ସବୁରି ହୁଦୟେ ଭର ଦିବ୍ୟଜ୍ଞାନ 11



### ମୋର ଲକ୍ଷ୍ୟ

### ଗଛ କାଟ ନାହିଁ

**ଡି. ସୌରଭ** ୬ଷ ଶ୍ରେଣୀ ପି. ପ୍ରଦୀପ କୁମାର ୬ଷ ଶେଣୀ

ପ୍ରଭୁ ଚିତ୍ର ବିନା କେବେ ବଞ୍ଚପାରେନା କିନ୍ତୁ ବାପା କହନ୍ତି ତୁ କମା ଚିତ୍ର କରନା !! ଚିତ୍ରର ଉଷ ଯେବେ ମନେ ଉଙ୍କିମାରେ ଅତି ସରାଗରେ ମୁଁ ଲୁଚାଇ ଚିତ୍ର ବସି କରେ !! ହେବାକୁ ମୁଁ ଡାକ୍ତର ବାପା ଦିନ ରାତି ଭାବୁଛନ୍ତି କିନ୍ତୁ ମୋ ମନେ ଚିତ୍ରର ଢ଼େଉ ସବୁ ଲହଡ଼ି ଭାଙ୍ଗନ୍ତି !! ମା' ତୁମ ଅପାର କରୁଣାରୁ ମୋର ଚିତ୍ର ଭଲ ହୁଏ କୃପାକର ଯେପରି ମୁଁ ଡାକ୍ତର ଓ ଚିତ୍ରକର ଉଭ୍ୟ ବି ହୁଏ !! ଖେଳ ଭୁଲି ମୁଁ ଚିତ୍ର କରିବାକୁ ଅଧିକ ଭଲପାଏ ଶତ ଶତ ଚିତ୍ରପଟ ମୋ ଭାବନାରେ ଆସିଯାଏ !! ଚିତ୍ର କରିବାର ବ୍ୟାକୁଳତା ମୋ ମନୁ ପ୍ରଭୁ ନ ମରୁ ଚିତ୍ର ବିନା ମୁଁ ହେବି ସମାକରେ ଏକ ଭୀରୁ !!

କିନ୍ତୁ ଚିତ୍ ଆଙ୍କୁଥିବି ମୁଁ ସଞ୍ଜ ଓ ସକାଳେ 11

ଯେତେ ଭୂଲ୍ଭଟକାକୁ ମୁଁ ଚିତ୍ରରୁ ଶିଖିବି 11

ଜୀବନର ଶେଷ ଯାଏଁ ମୁଁ ଚିତ୍ର କରୁଥିବି

ଗଛଟିଏ ମୁଁ ଯେ କେଡ଼େ ଉପକାରୀ ତୁମେମାନେ କାଶିନାହଁ ଅତି ହିଁ ନିରୀହ କୀବନଟି ମୋର କାଟନାହିଁ କାଟନାହିଁ ।

ଗଛ ମୂଳ କାଞ ପତ୍ର ଆଉ ଫୁଲ ସବୁ ଯେ ତୁମରି ପାଇଁ ତୁମ ପାଇଁ ବର୍ଷା ଡ଼ାକି ଆଶେ ମୁହିଁ ଖରାବେଳେ ଦିଏ ଛାଇ ।

ସରସ ସୁନ୍ଦର ଜୀବନ ମୋହର କେବଳ ତୁମରି ପାଇଁ ମୋ ଜୀବନ କିନ୍ତୁ ନୁହେଁ ମୂଲ୍ୟହୀନ ଜାଣିଥାଅ ତୁମେ ଭାଇ l

କାଶିଶୁଣି କାତର ହେଉଛ କାହିଁ ନିରୀହ ଗଛଟି ମୁହିଁ ଦୁର୍ଘିଟଣା ଅଛି ତୁମରି କୀବନେ କାଟନାହିଁ କାଟନାହିଁ ।



\_\_'ଆଦର୍ଶ ମନୋଭାବ ହେଲା କେବଳ ଭଗବାନଙ୍କର ହେବା, କେବଳ ଭଗବାନଙ୍କ ପାଇଁ କାର୍ଯ୍ୟ କରିବା ଏବଂ ସର୍ବୋପରି କେବଳ ଭଗବାନଙ୍କଠାରୁ ଶକ୍ତି, ଶାନ୍ତି ଓ ତୃପ୍ତି ଆଶା କରିବା । ଭଗବାନ ଅଟନ୍ତି ସର୍ବ-କୃପାମୟ ଏବଂ ଲକ୍ଷ୍ୟ ଦିଗରେ ଯେତେ ଶୀଘ୍ର ସୟବ ଆଗେଇ ନେବା ପାଇଁ ସେ ସବୁକିଛି ପ୍ରଦାନ କରନ୍ତି ।'' \_\_\_ ଶ୍ରୀମା

### ସତ୍ୟ

### ଗଛର ମହତ୍ତ

**ଜି. ଗୁଣମଣି** ୬ଷ ଶ୍ରେଣୀ

191

**ଜି. ତରୁଣ** ୬ଷ ଶ୍ରେଣୀ

ଚାଲ ସତ୍ୟରେ ଆମେ ବଂଚିବା ସତ୍ୟରେ ଆମେ ବଂଚିବା l୦l

ଜୀବନର ଧାରା ସତ୍ୟମୟ ହେଉ ଜୀବନ ଆମର ସୁଧାମୟ ହେଉ ମାତୃକୃପା ବଳେ ସବୁ ହୋଇଯାଉ l୧ l

ଲା ..... ଲା ..... ଲା ..... ଚାଲ ସତ୍ୟରେ .....

ଜୀବନ ଆମର କଣ୍ଟକିତ ପଥ ସତ୍ୟ ବିନା ନାହିଁ ବଂଚିବାର ବାଟ ମିଥ୍ୟାକୁ ତଡ଼ିବା ମିଳାଇବା ହାତ

ଲା ..... ଲା ..... ଲା ..... ଚାଲ ସତ୍ୟରେ .....

ଲା ..... ଲା ..... ଲା ..... ଚାଲ ସତ୍ୟରେ ..... ପଥ୍କଟିଏ ବିଶ୍ରାମ ପାଇଁ

ଖୋଳେ ଗଛର ଛାଇ

ପରଜାପତି ପୁଂଲ ଗଛରେ

ଝୁଲେ ଆହାର ପାଇଁ 1୧1

ଗଛର ଫଳ କେଡ଼େ ମଧୁର

ଭୋକକୁ ଦୂର କରେ

ଅମୁଜାନ ଜଗତେ ଦିଏ

ଜୀବର ପ୍ରାଣ ରଖେ 191

ଗଛକୁ ଆମେ ଦେବା ଲଗାଇ

ସବୁ ପ୍ରାଣୀଙ୍କ ହିତେ

ତା' ମୂଳେ କଳ ଦେବାରେ ଢ଼ାଳି

ଭୁଲିବା ନାହିଁ ତିଳେ ।୩।

ସବୁଜ ଧରା ଗଢ଼ରେ ଯାଇ

ଜଗତ ହିତ ପାଇଁ

ପ୍ରକୃତି କୋଳକୁ ଫେର ଭାଇ

ଧରାର ରକ୍ଷା ପାଇଁ ।୪।



## ମାତୃକୃପା

ଆଦିତ୍ୟରାକ୍ ପାଢ଼ୀ

୬ଷ ଶ୍ରେଣୀ

ତୁଞ୍ଚେ ରହୁ ସଦା ତାଙ୍କରି ନାମ ମନେ ରହୁ ସଦା ତାଙ୍କରି ଧାନ । ଆଖି ଦେଖି ସଦା ତାଙ୍କରି ଛବି

କାନ ଶୁଣୁ ସଦା କଥା ତାଙ୍କରି *।* 

ମୁଖ କହୁ ସଦା ତାଙ୍କରି ବାଣୀ ହାତକରୁ ସଦା କାମ ତାଙ୍କରି । ପାଦ ଚାଲୁଥାଉ ତାଙ୍କରି ପଥେ ମାତ୍କୃପା ଥାଉ ଆମରି ସାଥେ ।

## ଦିବ୍ୟପଥର ପଥିକ

**ଜି. ସୁଦର୍ଶନ** ୬ଷ ଶ୍ରେଣୀ

ଚାଲରେ ଆମେ ଦିବ୍ୟପଥର ପଥିକ ହେବା ଦିବ୍ୟତାରେ ଆମେ ବଂଚିବା ସତ୍ୟପାଇଁ ଆମେ ଜୀବନ ଦେବା ଏ ଦେଶରୁ ମିଥ୍ୟା ତଡିବା ମା'ଙ୍କଠାରୁ ଆମେ ଆଶୀର୍ବାଦ ନେବା ମା'ଙ୍କର ଚରଣ ସେବିବା ମା'ଙ୍କ କାର୍ଯ୍ୟକରି ଜୀବନ ବିତାଇବା ମା'ଙ୍କର ନାମକୁ ଜପିବା

ମା'ଙ୍କ କର୍ମ ହେଉ ଆମ କୀବନ ବ୍ରତ ଲୁଚିଯିବ ଆମ ଅତୀତ ମା'ଙ୍କ ଖୁସିରେ ହେବରେ ଆମର ଖୁସି ଆମେ ହେବା ସବୁ ସାହସୀ ମା'ଙ୍କର ନିଷ୍ଠାପଥ ପରେ ଚାଲିବା ସତ୍ୟର ଜଗତ ଗଢ଼ିବା ।



## ମୁଁ କୋଇଲିଟିଏ ହେବି

ରୂପାଲି ସାହୁ ୫ମ ଶ୍ରେଣୀ

କୋଇଲି ସମ ସ୍ୱର ଦିଅ ମା' ମୋତେ କୋଇଲିର ଶାନ୍ତ ଭାବ ଦିଅ ମୋତେ 11 ଗଛ ଡ଼ାଳରେ ବସି ମା'ଙ୍କୁ ଡାକିବି ମୁକ୍ତ ଆକାଶେ ଉଡ଼ି ମା'ଙ୍କୁ ଖୋଳିବି 11 ନୀଳ ଆକାଶେ ଡେଣା ମେଲି ବୁଲିବି କୁହୁକୁହୁ ତାନେ ତୁମ ନାଁ ଗାଇବି 11 କାହାରି ହାତରେ ଦେବି ନାହିଁ ଧରା ସମୟଙ୍କୁ ଦେବି ଖୁସି ମନଭରା 11 ସବୁରିଙ୍କ ମୁଖେ ଫୁଟାଇବି ହସ ପାଇତ୍ୱମର ସେ ମଧୁର ପରଶ 11

### ସତ୍ୟ

ପ୍ରସାଦ କୁମାର ଦାସ ୫ମ ଶ୍ରେଣୀ

ଦୁନିଆରେ ଆମେରେ ସତ୍ୟପଥେ ଚାଲିବା ମଥ୍ୟା ଛାଡ଼ିବା ପାଇଁ ପ୍ରତିକାନେ କହିବା ।। ଯେବେରେ ସତ୍ୟର ବାରତା ବିତରିଯିବା ମଥ୍ୟାକୁ ତେବେରେ ଯାଇ ହଟାଇ ପାରିବା ।। ମଥ୍ୟା ସାଥେ ଯୁଦ୍ଧ କରି ମନରୁ ଦେବା ତଡ଼ି ସତ୍ୟ ସଦା ସତ୍ୟହୋଇ ବିଶ୍ୱରେ ଯିବ ମାଡ଼ି ।। ପ୍ରତି ମୁଖରୁ ସତ୍ୟବାଶୀ ଆମେ ଶୁଣିବା ମା'ଙ୍କର ଇଚ୍ଛାକୁ ଆମେ ପୂରଣ କରିବା ।। ବିଶ୍ୱ ବଗିଚାରେ ସତ୍ୟର ଫୁଲ ଫୁଟିବ ତା' ମହକ ବିଶ୍ମରେ କେବଳ ଚହଟିବ ।।

### ଫୁଲର ମହକ

**ଡି ସୌରଭ** ୫ମ ଶ୍ରେଣୀ

କୁସୂମ କଳି ବଗିଚାରେ ଫୁଟେ ଭଳିକି ଭଳି ଦେଖି ତା'କୁ ମନ ଆନଦେ ଯାଏ ପୁରା ଉଛୁଳି ।। ସତରେ ଫୁଲ ସଙ୍ଗରେ କେହି ନୁହେଁ ସରି ସୁରଭି ବିତରେ ତା'ର ହୃଦ୍ୟ ଚିରି ।। ଫୁଲରେ ଆମ ପ୍ରକୃତି ସାଜିଛି ସୁନ୍ଦର ମା' ଚରଣେ ଦେଲେ ଝରେ ଭକତି ଝର ।। ଫୁଲ ମଧେ ଅଛି କେତେକ'ଣ ଭଲଗୁଣ ଫୁଲଠାରୁ ଶିଖିବା ହେଲା ମହତ ପଣ ।। ଫୁଲପରି କୋମଳ ହେଉ ମୋର ହୃଦ ଫୁଲପରି କୁସୁମିତ ହେଉ ମୋ ଶବ୍ଦ ।।

### ହେବୁ ଯୋଗ୍ୟ ସନ୍ତାନ

**ଏମ୍. ଗାୟତ୍ରୀ** ୫ମ ଶ୍ରେଣୀ

ହେବାକୁ ଚାହୁଁ ଯୋଗ୍ୟ ସନ୍ତାନ ତୁମେ ଦିଅ ଶୁଭ ବୁଦ୍ଧି ଜ୍ଞାନ ଆମେ ତୁମ ପାଇଁ ହେଲୁ ଜନ୍ମ ଆମେ କରିବୁ ମା' ତୁମ କର୍ମ ।

> ଆମେ ତୁମ ସେବା କରିବାକୁ ଆସିଛୁ ପରା ତୁମ ପାଖକୁ ଆମେ ତୁମକୁ ଭକ୍ତିରେ ଡାକୁ ତୁମେ ଦିଅ ଆଶିଷ ଆମକୁ 1

ଆମେ ଡାକୁଛୁ ତୁମକୁ ସଦ। ଆମେ ଜପୁ ତୁମ ନାଁ ସର୍ବଦ। ତୁମେ ଆମକୁ ଶକ୍ତି ଦିଅ ମା' ଆମେ କରୁ ତୁମକୁ ପ୍ରାର୍ଥନା ।

# ମା' ମୁଁ ତୁମକୁ ଭଲ ପାଏ

ପ୍ରସାଦ କୁମାର ଦାସ ୫ମ ଶ୍ରେଣୀ

କୋଇଲିର କୁହୁକୁହୁ ତାନରେ ତୁମେ ତୁମକୁ ମୁଁ ଭଲପାଏ କୀବନେ କେତେ 11 ସବୁବେଳେ କପେ ମା'ଗୋ ତୁମରି ନାମ କୀବନେ ନ ଭୁଲି କରିବି ତୁମ କାମ 11 ତୁମରି ସେବାକରି ମା' ତୁମରି ହେବି ମୋହମାୟା ବ୍ୟନଠୁ ଦୂରେ ରହିବି 11

ଏକା ଫୁଲର ମହତ କବି ବୃଝିଥାଏ

ଫୁଲ ତା' ମହକ ସଦା ଜଗତକୁ ଦିଏ 11

ସଦା କରୁଛି ତୁମ ପୂଜା ଅରଚ୍ନା ମନରେ ଆସେ ମୋର ଅନେକ ଭାବନା ।। ଫୁଲଟିଏ ମାଗୋ ମୁହିଁ ହୋଇବି ସଦା ନିଜକୁ ତୁମଆଡ଼େ ଖୋଲି ଧରିବି ।। ତବ ଶ୍ରୀଚରଣେ ଏତିକି ଭିକ୍ଷା ମୋର ମା'ଗୋ ମୋତେ କୋଳେଇ କର ତୁମର ।।



### ଶୀତ ଆସିବ

#### ଏନ୍. ବୌଦ୍ଧାନନ୍ଦ

୫ମ ଶ୍ରେଣୀ

ଅତି ସରାଗରେ ସକ ହେଉଅଛି ଅସିବ କାକର ଶୀତ, ଶିଶିର ପଡ଼ିବ ଉପହାର ଧରି ଧରା ପୂଲକିତ ହେବ । ଲକ୍ଷ୍ମୀ ଠାକୁରାଣୀ ଆସିବେ ଘରକୁ ହରିନେବେ ଦୁଃଖ ଚିନ୍ତା, ବୋହୂ ଝିଅମାନେ ଲିପାପୋଛା କରି ପକାଇବେ ଝୋଟିଚିତା । ଘରେ ଘରେ ପୂଜା ହେଉଥିବ ପରା ଉଛ୍କଳିବ ପୁର ପଲ୍ଲୀ,

ଆରିସା କାକରା ମଞା ସରପୁଳି ଭୋଗ ହେବ ରସାବଳୀ । ବାଡ଼ି ବଗିଚାରେ ପରିବା ଫସଲ ଆଦ୍ୟ ମଗୁଶିରେ ଶୀତ ରେକେଇ କୟଳ ଗରମ ପୋଷାକ ପେଡ଼ିରୁ ବାହାର ହେବ । ଛଅ ରତୁ କ୍ରମେ ଧରାକୁ ଆସିବ ଥଞ୍ଜା ବାଆ ଧରି ଶୀତ ଧରଣୀରାଶୀର ଖିଲିଖିଲି ହସେ ମନ ହେବ ଆମ ବଶ ।



### ମା'ର ମମତା

ସ୍ୱାଧୀନ ପଟ୍ଟନାୟକ

୫ମ ଶ୍ରେଣୀ

ମା' ତୁମ ବିନା ନାହିଁ କିଛି ମଧୁର ତୁମେ ଥିଲେ ପାଶେ ଗୋ ଲାଗେ ଆନନ୍ଦ 11011 ମା' ସଦା ଗାଉଥିବୁ ତୁମରି ଗାନ ଭୁଲିବୁ ନାହିଁ କେବେ ତୁମରି ସ୍ନେହ ଏ ସ୍ନେହ ଡ଼ୋରି ମମତାର ବନ୍ଧନ ହଟିଯିବ ଆମ ମାନ ଅଭିମାନ 11୧11 ମା' ତୁମରି କରୁଣା ପାଇବା ପାଇଁ ଆକୁଳ ହେଉଛୁ ହେ ତୁମରି ପାଇଁ

ସ୍ନେହମୟୀ ମା'ଙ୍କ ଆରାଧନା ପାଇଁ ଆମେ ସବୁ ଛୋଟ ଫୁଲ ହେନା ଯୁଇ 11911 ମା' ବିଜୟ ପଥେ ଚାଲିବୁ ତୁମ ପାଇଁ ସତ୍ୟ ପଥରେ ଚାଲିବୁ ତୁମ ପାଇଁ ଜୀବନେ ଆସୁ ଯେତେ ଝଡ଼ବତାସ ଆମେ କେବେ ବି ହେବୁ ନାହିଁ ହତାସ 11୩11 ମା' ତୁମ ବିନା ନାହିଁ ......

## ପକ୍ଷୀ ଓ ପିମ୍ପୁଡ଼ି

ଫୁଲ

**କେ. କିରଣ** ୫ମ ଶ୍ରେଣୀ

**ଏନ୍. ମନୋଜ** ୫ମ ଶ୍ରେଣୀ

ପାହାଡ଼ ପାଖରେ ବହି ଯାଉଥିଲା କୁଳୁକୁଳୁ ନାବେ ଝରଣାଟିଏ ସେହିଠାରେ ଥିବା ଗଛର ଡ଼ାଳେ ବସା କରିଥିଲା ପକ୍ଷୀଟିଏ 11 ଦିନେ ବେଖିଲା ପକ୍ଷୀଟି ଝରଣା କଳେ ଭାସି ଯାଉଥିଲା ପିମ୍ପୁଡ଼ିଟିଏ ପତର ଛିଞାଇ ପକାଇ କଳେ ପିମ୍ପୁଡ଼ି ପରାଣ ରଖିଲା ସିଏ 11 ପକ୍ଷୀ ଯେ ରଖିଲା ପିମ୍ପୁଡ଼ି ପ୍ରାଣ ଶୁଣ ଶୁଣ ହେ ଗୁଣୀ ଜନଗଣ

ସ୍ତାର୍ଥପରତାରେ କିଛି ନ ମିଳେ ଜାଣ ।।

ବଗିଚାରେ ସୁନ୍ଦର ଫୁଲଟିଏ ମୁହିଁ ଚାରିଆଡ଼େ ବାସ ମହକାଇ ଥାଇ 11
ସୂରୁକକୁ ଦେଖ ଦେଖ ମୁଁ ବିକଶଇ ପ୍ରଭୁଙ୍କ ଗଳାରେ ମୁଁ ଯାଇ ଝୁଲଇ 11
ମୁଁ ଥିଲି ଦିନେ ବନେ ଆର ନଦୀ ତଟେ ଫୁଟି ଝଡ଼ିଯାଇ ଧରଣୀରେ ଲୋଟେ 11
ମୋର ବାସ ଏକା ସେ ଭଅଁର କାଣଇ ମୋତେ ଖୋଳି ଆସେ ତା' ଆହାର ପାଇଁ 11
ମୁଁ ପ୍ରଭୁଙ୍କ ଆରାଧନା ପାଇଁ କନମିଛି ଭକ୍ତ ସାଙ୍ଗ ହୋଇ ପ୍ରଭୁଙ୍କୁ ପାଉଛି 11
ଫୁଟୁଛି ଫୁଟିବି ସଦା ଏ କଗତ ପାଇଁ



କପାକର ମୋତେ ହେ ଜଗତ ସାଇଁ 11

### ମୋ ବଗିଚା

ଅଂଶୁମାନ ଷଢ଼ଙ୍ଗୀ

୩ୟ ଶ୍ରେଶୀ

ମୋର ନାମଟି ଅଟଇ ରାଜା ମୋତେ ବଗିଚାଟି ଲାଗେ ମଜା ।
ମୁଁ ଲଗାଇଛି କେତେ ଫୁଲ ମୋତେ ବଗିଚାଟି ଲାଗେ ଭଲ ।
ପ୍ରକାପତିଙ୍କର ବସେ ମେଳା
ମୁଁ ତାଙ୍କ ସାଙ୍ଗରେ କରେ ଖେଳା ।

ପର ଉପକାର ମହତ କରମ

ପ୍ରକାପତିଙ୍କ ଆହାର ମଧୁ ମୋର ପ୍ରକାପତି ସବୁ ବନ୍ଧୁ । ଏଠି କୋଇଲିର କୁହୁତାନ ମୋ ମନକୁ ସେ କରେ ହରଣ । ଏତ ମହାମିଳନର ସିନ୍ଧୁ ଏଠି ଝରଇ କରୁଣା ବିନ୍ଦୁ ।



### ଳୁ ଝରଣା

## ମୟୃର

କେ. କିରଣ ୫ମ ଶ୍ରେଣୀ

ଓମ୍ ବେଦ ପ୍ରକାଶ ୫ମ ଶ୍ରେଣୀ

ପୁଛଟି ତାହାର କି ମନୋହର । କାର୍ତ୍ତିକ ଦେବଙ୍କ ଅଟେ ବାହାନ, ନାଚରେ ମୋହଇ ଜନଙ୍କ ମନ 1

ମୟର ଦିଶଇ ଭାରି ସୁନ୍ଦର,

ମୟର ନାଚ୍ରେ ନାଚ୍ଇ ମହୀ, କୃଷ୍ଣଙ୍କ ମଥାରେ ମୁକୁଟ ସେହି ।

କଳା ମେଘ ଦେଖ ନାଚ଼େ ମୟର, ଯେମତେ ନାଚ୍ତି ରାଧା ଓ କୃଷ୍ଣ ।

ମେଘ ମାଳ ମାଳ ଦୃର ଆକାଶେ, ମୟର ପୁଞ୍ଚଟି ସୁନ୍ଦର ଦିଶେ ।

ବିନା ମେଘେ ତା'ର ମୁହଁ ଶୁଖଇ, ବନ ରାଇକେ ସେ ତ ଲୁଚ଼ିଥାଇ ।

ଦେବଙ୍କ ପାଇଁ ସେ ଅଟେ ଦୁର୍ଲୁଭ, ଜାତୀୟ ପକ୍ଷୀ ସେ ପରା ଆମର । କୁଳୁକୁଳୁ ହୋଇ ତ ଝରଣା ଝରେ ପାହାଡ଼ କୋଳରୁ ଧୀରେ ଧୀରେ ବହେ 11

ଭାରତ ମାଆର ପାଦ ଧୋଇ ଦିଏ କେତେଦୂର ଯାଏଁ ସେ ଲସେଇ ଥାଏ ।।

ସାବଧାନ ହେଲେ ଶୁଣାଯାଏ ଶବଦ ତାହା ଦେଖି ଲୋକେ ହୁଅନ୍ତି ଆନନ୍ଦ 11

ତା' ଜଳ ପିଇବାକୁ ମଧୁର ଲାଗେ ତା' ନିରିମଳ ପାଣି ଶୀତଳ ଅଟେ ।।

ଖରାଦିନ ଲୋକେ ତା' ପାଣି ପିଅନ୍ତି ତା' ଶୋଭା ଦେଖିଲେ ଖୁସିରେ ନାଚ଼ିଛି ।।

ତାକୁ ଦେଖ ଲୋକେ ମହି ଯାଆନ୍ତି ଘରକୁ ଯିବାକୁ ଭୁଲି ଯାଇଥାନ୍ତି 11

ତା' କଳ ଯାଇ ନାଳ ଆଦିରେ ମିଶେ ସେ ଜଳ ଯାଇ ଶସ୍ୟକ୍ଷେତକୁ ତିନ୍ତାଏ 11

ସେ ପର୍ବତରୁ ସମତଳ ଯାଏଁ ଲସେ ତାହାର ଜଳ ଯାଇ ସିନ୍ଧୁରେ ମିଶେ ।।





\_''ସାଧାରଣ ଜୀବନର ଲକ୍ଷ୍ୟ ହେଲା ବ୍ୟକ୍ତି ତା' ନିଜର କର୍ଭବ୍ୟ ସୁଚାରୁ ରୂପେ ପରିଚାଳିତ କରିବା । ଆଉ ଆଧାତ୍ପିକ ଜୀବନର ଲକ୍ଷ୍ୟ ହେଲା ଭଗବାନଙ୍କୁ ଉପଲବ୍ଧି କରିବା ।''

\_\_ ଶ୍ରୀମା

## ମୁଁ ଶୁଆ କହୁଛି

### ଆସିଲା ଶୀତ

**କେ. ରଶ୍ମି** ୫ମ ଶ୍ରେଣୀ **ଓମ୍ ବେଦ୍ ପ୍ରକାଶ** ୫ମ ଶ୍ରେଣୀ

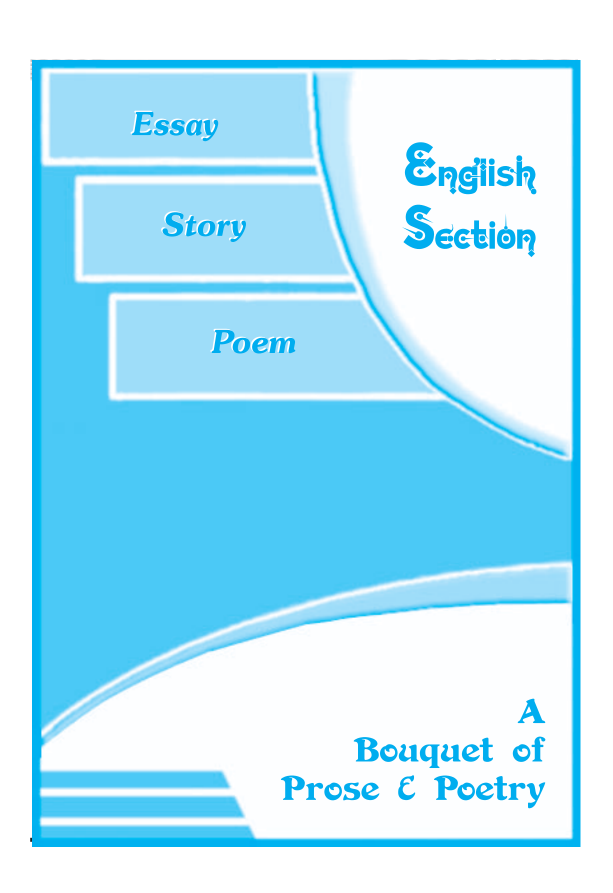
ମୋ ଦେହଟି ସବୁଜ ରଙ୍ଗର ନାଲି ଥଣ୍ଟ ମୋ କେଡ଼େ ସୁନ୍ଦର 11 ଥାଏ ମୁଁ ଯେ ପଞ୍ଜୁରୀ ଭିତରେ ମୋତେ ରଖୁଥାନ୍ତି ଘରେ ଘରେ 11 ମୁଁ ନାମ ଜପଧାରୀ ପକ୍ଷୀଟି କାହାକୁ ଅଜଣା ମୋ ନାମଟି ! ସକାଳ ହେଲେ ମୋ ନିଦ ଭାଙ୍ଗେ ପ୍ରଭୁ ନାମ ସହା ଜପୁଥାଏ 11 ପଞ୍ଜରୀରେ ରାମ ରାମ ଗାଇ ଦିନ ମୋର ବିତେ ତାଙ୍କୁ ଧାୟୀ 🛚 🖰 ପଞ୍ଜରୀରୁ ମୋତେ କାଢ଼ ଯେବେ ସ୍ଥାଧୀନ ଭାବେ ଉଡ଼ିବି ତେବେ 11 ବନେ ଆନନ୍ଦେ ଖାଇବି ଫଳ ସାଥୀଙ୍କ ସଂଗେ କରିବି ମେଳ 🛚 🖠 ହୃଦୟଟି ମୋ କେତେ ନିର୍ମିଳ ମୋତେ ତୁମେ କାହିଁ ବନ୍ଦୀ କର ?

ପୈଷ ମାଘ ମାସ ଲାଗଇ ଶୀତ, ସାଙ୍ଗ ହୋଇ ଆମେ ଗାଇବା ଗୀତ । । ପାଣିକୁ ଦେଖିଲେ ଲାଗଇ ଡର, ନିଆଁକୁ ଦେଖିଲେ ଲାଗେ ଆଦର 11 ସକାଳ ଖରାରେ ଲାଗଇ ମକା, ପିଲାଏ ଖାଆନ୍ତି ଉଖଉଡ଼ା ଗଜା 🛚 । ସକାଳ ସୁରୃଜ ଭାରି ସୁନ୍ଦର, ପତ୍ରେ ପଡ଼ଇ ମୁକ୍ତା କାକର 🛚 🖠 ଗେଞ୍ଚୁପୁଲ ପୁଟେ ବାରିପଟରେ, ପ୍ରକାପତି ବୁଲେ ଆନନ୍ଦମନେ 11 ଚାଷୀ ମନ ହୁଏ ଭାରି ପ୍ରଫୁଲ୍ଲ, ଫସଲ କାଟିଣ ଆଣନ୍ତି ଘର 11 ଶୀତ ଦିନେ ମିଳେ ବହୁତ ଫଳ, ଶଗ ରାଇତାକୁ ଜାଉ ପଖାଳ *।।* ଶୀତଦିନ ଅଟେ ଭାରୀ ସ୍ୱନ୍ଦର, ବିଦ୍ୟାଳୟ ମୋର ସରଗପୁର 11



\_\_''ଡୁମେ ଉପଲବ୍ଧ କରିବା ଦରକାର ଯେ ଯଦିଓ ନୀରବ ବାତାବରଣ ବାଞ୍ଚନୀୟ, ବାୟବ ନୀରବତା ଅନ୍ତରରେ ରହିଛି ଏବଂ ଅନ୍ୟକିଛି ତୁମକୁ ଚାହୁଁଥିବା ପରିସ୍ଥିତି ଦେଇପାରିବ ନାହିଁ।''

\_\_ ଶ୍ରୀ ଅରବିନ୍ଦ



### ଅରୋଜ୍ଞାନ

#### Discovery of our True Self

- The Mother

[ "There is nothing but Him. This is what we should repeat to ourselves from morning to evening and from evening to morning, because we forget it at each moment.

There is only Him. There is nothing but Him- He alone exists, there is no existence without Him, there is only Him! ] (CWM Vol.10, P-102-03)

"Sri Aurobindo has come to tell us : It is not necessary to leave the earth to find the Truth, it is not necessary to leave life to find one's soul, it is not necessary to give up the world or to have limited beliefs in order to enter into relation with the Divine. The Divine is everywhere, in everything, and if He is hidden ..... it is because we do not take the trouble to discover Him.

We can, simply by a sincere aspiration, open a sealed door in us

and find ...... that Something which will change the whole significance of life, reply to all our questions, solve all our problems and lead us to the perfection we aspire for without knowing it, to that Reality which alone can satisfy us and give us lasting joy, equlibrium, strength, life .......

The starting-point: to want it, truly want it, to need it. The next step: to think, about all, of that ......

And then .....

One formulates one's aspiration, let the true prayer spring up from one's heart, that prayer which expresses the sincerity of the need. And then ..... well, one will see what happens.

Something will happen. Surely something will happen. For each one it will take a different form."

[ CWM: 374-75 ]



\_\_ "Let us offer our falsehood to the Divine so that He may change it to joyous Truth."
\_\_ The Mother

#### **Divine Justice**

#### - The Mother

The vibrations that you emit bring you into contact with corresponding vibrations. If you emit harmful and destructive vibrations, quite naturally you draw corresponding vibrations towards yourselves and that is the real punishment, if you want to use that word; but it does not correspond at all to the divine organisation of the world.

Every action has its consequences, good or bad, but the idea of reward and punishment is a purely human idea and does not at all correspond to the way in which the Truth Consciousness acts.

If the Consciousness that rules the world had acted according to human principles of punishment and reward, there would have been no men left on earth for a long time. When men become pure enough to transmit the divine vibrations without distorting them, then suffering will be abolished from the world. That is the only way.

- [ CWM 12: 379 ]



#### The Great Adventure

#### - The Mother

There are people who love adventure. It is these I call, and I tell them this: "I invite you to the Great Adventure."

It is not a question of repeating spiritually what others have done before us, for our adventure begins beyond that. It is a question of a creation, entirely new, with all the unforeseen events, the risks, the hazards it entails - a real **adventure**, whose goal is certain victory, but the road to which is unknown and must be

traced out step by step in the unexplored. Something that has never been in this present universe and that will never be again in the same way. If that interests you ... Well, let us embark. What will happen to you tomorrow - I have no idea.

One must put aside all that has been foreseen, all that has been derived, all that has been constructed, and then ...... set off walking into the unknown. And - come what may!

There. [From A Diary for All Times]



#### Divine Judgement

- The Mother

You think that the Divine has a small human judgement! You must not project human ideas upon the Divine. If you are not sincere, what happens is that your own consciousness is veiled. Take, for example, a man who tells lies; his consciousness gets veiled and after a while, he can no longer distinguish falsehood from truth. He sees images and calls them truth. One who is wicked loses his aspiration, loses his capacity of realisation, loses all possibility of understanding, feeling and realising. That is his punishment.

One puts veils, obstacles between oneself and the Divine. That is how

one punishes oneself. The Divine does not withdraw; one makes oneself incapable of receiving him. The Divine does not distribute in this way rewards and punishments, it is not at all like that.

When one is insincere, when one has bad will, when one is a traitor, one punishes oneself instantaneously. Insincere people lose even the little bit of consciousness that would make them know that they are wicked; they become as though unconscious.

They end up by not knowing anything at all any longer.

-[CWM 4:21]



### Message from The Mother

- "Before dying, falsehood rises in full swing.

Still people understand only the lesson of catastrophe. Will it have to come before they open their eyes to the Truth?

I ask an effort from all so that it

has not to be.

It is only the Truth that can save us, truth in words, truth in action, truth in will, truth in feelings. It is a choice between serving the Truth or being destroyed."

[ CWM 13:217 ]



#### Who is the Integral Godhead?

#### S. A. Maa Krishna

"Why do men cling to a religion? Religions are based on creeds which are spiritual experiences brought down to a level where they become more easy to grasp, but at the cost of their integral purity and truth. The time of religions is over. We have entered the age of universal spirituality, of spiritual experience in its initial purity."

The Mother 14<sup>th</sup> October-1964

"The Divinity mentioned by *Sri* Aurobindo is NOT A PERSON, but a condition to be shared and lived by all those who prepare themselves for it."

The Mother 4<sup>th</sup> May-1967

"A consciousness lit by a Truth above Was felt; it saw the light but not the Truth: It caught the Idea and built from it a world; It made an Image there and called it God."

Savitri-183

The God of popular Religion is a Power who must do favours to the devotees; they always want something, demand something, expect to get something and their whole life is a perpetual bargain to satisfy their desire. Their idea of Divine is something that knows little more than they do and is at their exclusive

service. In Spiritual life this conditional worship is transformed into selfoffering, self-giving, self-consecration of what one has, what one is and what one will become. The basis of Spiritual life is an intense need to become one with the Divine, to melt in the Divine. to disappear in the Divine and what is attempted is not miraculous realisations without lasting result filling the world with admiration but by transformation alone that effects a lasting change by full mastery of constantly calling down of the Divine Grace which is the logical, natural and inevitable consequence of intense aspiration, sincere endeavour and firm conviction.

The Divinity visioned by Sri Aurobindo is an inherent all pervading Consciousness-Force that does not reject but accepts and transcends the limitation of the personal God of popular Religion, which is a form restricted by his quality, representation, name, personality and is distinguished from all other Deities of other doctrine. The disadvantage of the gospel of personal extra-cosmic omnipotent Godhead who has created and governs this world in most of the religious schools is that they form an unbridgeable gulf between God and man, Brahman and the world and the

possibility of man ascending to the status of God becomes remote. The error created by man in his relation with God, a partial manifestation of the Divine, elevates an actual and practical differentiation in Being, Consciousness and Force into an essential division, confusion and ethical difficulty. If man has to ascend to the status of God. then he has to go beyond the paralysing division of the mind where Knowledge is not self-divided, Force is not self-divided, Being is not selfdivided and there will be no clash of ideas with other ideas and no opposition of the will or force with other will or force. He has to realise the Integral Godhead primarily as comprehensive Consciousness, Vijnana, the force of Oneness and Order, the harmonious law of guiding truth, light and ananda, impersonal psychological truth of the Divine Consciousness, Nirguna Brahman, has descended here into an evolutionary world of Ignorance and secondarily apprehensive as Consciousness, Prajnana, cosmic differentiation, adoration of personal aspect of monotheistic and polytheistic Deities, Saguna Brahman and an infinite multiplicity of ignorant and suffering beings unaware of the Self.

The Divine or the *Brahman* of the East or the Absolute of the West has in its nature two sides or two terms of the Being, the fundamental Reality and

the Becoming, an effectual Reality; it is only a pure infinite essence that can manifest in infinite ways. It is at once the supreme Person, the Being in its transcendental and cosmic Consciousness and Force, the Sachchidananda with infinite Quality and without any Quality, Saguna and Nirguna, Omnipotent, Omniscient and Omnipresent which informs, embraces and governs all existences, the Controller of all energies, the Conscious in all that is Conscient and Inconscient, the inhabitant of all souls, minds, hearts and bodies, the Ruler and Over-ruler of all works, the Seer and Overseer of all happenings, the Enjoyer of all Delight, the Creator who has built all things in His own being, the All Person of whom all beings are personalities: in His Consciousness-Force He is the Creatrix Divine Mother. a Power and Energy working out of the Being; in His Being He is the Creator Father of all that is; in His Beauty and Joy He is the All-Beloved and All-Lover; in His existence He is the Friend of all creatures; in His dynamism of Will to light and vision and Will to power and works, He is the Master of all action; in His wisdom of state of Knowledge and power of Knowledge, He is the All-Teacher; in His world play He is the Divine Playmate. The Unknowable is something to us supreme, wonderful and ineffable by our mind-created

speech, which continually formulates itself to our consciousness and continually escapes from the formulation it has made; but even when we are most aware of it. we cannot describe it because our language and thought can deal only with the relative. The Absolute does not deny the truth of His own existence but it is so infinitely expansive that no finite positive iti iti (It is this, it is that) and finite negative, neti neti (It is not this, it is not that) can be formulated which can exhaust It or bind It to the limitation of the definition. So the Divine can be limited neither by formlessness nor by form, neither by unity nor by multiplicity, neither by immobile stable status of Self nor by dynamic mobility of Nature; it can be restricted neither by these illimitable attributes nor by our most affirmative experiences which exceeds all definitions, nor even can it be expressed by our largest conception of original self-concentration of Sachchidananda.

Though, the Unknowable is not knowable by the finite mind or to our limited consciousness, it is not altogether and in every way unknowable; it is self-evident to an infinite Consciousness or a knowledge by Identity and the Spiritual Being within us can explore all the ranges of Consciousness from the dark

Inconscient plane to the highest plane of *Sachchidananda* to unravel the whole of the Unknowable and its complete Divine manifestation.

The human liberated Soul carries within him the triune Consciousness of the Individual, the Universal and the Transcendent, can alone work out at its critical turning point the movement of the Divine self-manifestation which appears to us as involution and evolution of the impersonal Divine Consciousness between two terms of Ignorance and Knowledge. He is no longer considered as a subordinate or minor circumstance in the Divine Play or *Lila* of the *Nara-Narayana*, but one with the total movement of the Infinite, capable of incarnating Godhead in himself. The individual Soul in Becoming arrives at Infinite Self-Knowledge and All-Knowledge when it knows the Supreme and Absolute as Bliss of Existence. Bliss of Consciousness and Bliss of Force or Will and possesses the Nature and Consciousness of the Transcendent and the Universal, the unity of One Being and all Beings and to live in that Knowledge and to transform his life by evolution of seven-fold Power of Being (Brahman, the ancient Seers said is the Matter, is the Life, is the Mind, is the Supermind and is the triune glory of Sachchidananda) is his Divine destiny. OM TAT SAT



#### The Divine Work and Supermind

S. A. Maa Krishna

"So now I do not mind finishing (the translating into French language) *The Synthesis of Yoga*. I was little bothered because I have no other books by *Sri Aurobindo* to translate that can help me in *sadhana*: There was only *The Synthesis (of Yoga)*." <sup>31</sup>

The Mother

"Personally, of all those I have read, it is the book (*The Synthesis of Yoga*) that has helped me the most. It comes from a very high and very universal inspiration, in the sense that it will remain new for a long time to come." <sup>32</sup>

The Mother

The Synthesis of Yoga is the principal Shastra of integral Yoga, destined to bring Spiritual revolution on earth. This book is the secret knowledge of Yoga of Self-Perfection pursued by Sri Aurobindo from the beginning of His Sadhana life at Pondicherry, which is activated after one is established sufficiently in the Karma, Jnana and Bhakti Yoga. After Sri Aurobindo's departure the Mother continued this Yoga of Self-Perfection for another twenty three years. The most difficult part of the Mother's Yoga is identified as the transformation of Subconscient and Inconscient sheath. which is left by Them as unfinished part

of Their Supramental Yoga. The highest truth hinted in *The Synthesis* of Yoga is further developed by its other three complementary books that of *The Life Divine, The Mother* and *Savitri*.

#### The Salient Points:

The book declares firmly that all discord of life can be resolved primarily by union and activation of the static and dynamic aspect of the Divine and secondarily this 'possession of Divine only'2 can spread beyond the individual Soul Centre to constitute the Divine collectivity. So our principal objective in Yoga is the intensification of Selfconcentration through Divine union whose outcome is Self-expansion through objective and subjective Divine work. Again the impersonal Divine union in Spiritual plane is more 'direct liberating force,'18 than the personal Divine union in Psychic plane and the former has to enlarge itself into highest intensities before the perfection of the latter. The Psychic being fulfils life and work with sevenfold personal Love and Spiritual being with fourfold impersonal Love.

Integral Karma Yoga does accept the Gita's doctrine of Karma Yoga in amended form, which gives importance to transform all (undivine)

work, sarva karmani,11 of three gunas into Divine action of trigunatita<sup>12</sup> state through Divine union. All active Divine action is the fruit of the passive Divine union. Surface action of three gunas is defined as to enter large effort to get little result or it is a tiring labour to work out narrow personal will and desire. Inner Subliminal Yogic action is pursued through creative truth vision and truth hearing, adesh. It is a truth action through movement of subliminal Self. Psychic and Spiritual action are the spontaneous Soul/Spirit movement to arrive at large result or a tireless labour to work out vast Divine Will. In the Psychic plane the 'smallest and meanest work'1 becomes sweet, glad and glorious sacrament. In all action a strange divinity is revealed and lifts all common action by the touch of Psychic love. Each Spiritual action leaves the footprint of God. By the touch of Spiritual force all action turns into a miracle and by this miracle all thing changes. Due to activation of Spiritual Self, the Divine comes unseen to our darker part and curtained by darkness does His transformation work in our mind, life and body. Whereas Supramental action is defined as largest development in shortest possible time and range of action of Supramental man is all earth through activation of universal mind extending over many planes of Consciousness.

The highest Divine action can take shape spontaneously, freely, harmoniously and infallibly from the light and force of Spiritual Being in union with the Supramental Being. This integral dynamic activity based on the foundation of immobile passive calmness is identified as the last state of the integral Yoga of Works.

The Central truth of this Yoga is indispensable Purusha Yajna, Vedantic sacrifice by becoming one with our Being through pacification of lower mind supported, subordinated and complemented by more powerful Prakriti Yajna, Vedic Sacrifice by becoming one with our Nature through activation of higher mind. A mere intellectual seeking to offer our life to the Divine is not sufficient, but this consecration must be seized by the heart as one and only thing desirable and by will as one and only thing to be possessed. These partial, egoistic, effective intermediate means, subsidiary helpful mental surrender and exclusive concentration are temporary necessity and must be superseded by total spontaneous selfgiving of multiple Selves and development of all-inclusive Selfconcentration.3 For one who offers his Soul and Nature wholly to the transcendent Divine enjoys the allinclusive Divine Presence everywhere. His very aspiration, inspiration,

respiration and beating of heart become conscious rhythm of universal sacrifice. His 'great and complete and powerful sacrifice'25 through adoration of Divine as Creator, Monotheism,26 adoration of Divine in the multitude of His creation, Polytheism26 and adoration of Divine as Creatrix Mother, Occultism gets equal importance and reverence; where the former is marked as *Purusha Yajna* and the latter two are *Prakriti Yajna*.

The Gita, a book of Purusha Yajna, has categorised Jnana Yoga greater than⁴ Karma Yoga and Bhakti Yoga is identified as the highest element<sup>5</sup> of all Yoga. This view has been further developed in integral Yoga which begins, continues and culminates with Karma Yoga and at no stage of Sadhana one can relinquish work. It further proposes that Jnana and Bhakti must be willing subordinate and 'automatic servant'6 of Karma Yoga born out of Divine Will or else a Sadhaka will 'get encrusted in Spiritual seclusion'16 and accustoms to purely subjective activity and faces immense difficulty in transforming outer life and the objective world. An integral Karma Yogi is a King, Commander, Leader of men and Driver of the Spiritual movement; an integral Jnana Yogi is a Pioneer, Scout, Path Finder, illumined liberated Guide and through him Spiritual expedition takes a leap

towards future and an integral *Bhakti Yogi* canalises the nectar of Love, Beauty and Delight which is the last destination and the highest secret of Being fulfilling and perfecting the Divine's many fold creation.

### Integral *Karma Yoga* and Supermind:

Shastra, the written truth, Guru, the extraneous support of Spiritual Influence, Prachesta, personal effort and Kala. Time are identified as four dispensable aids of integral (Karma) Yoga and can be treated as indispensable for the beginners. They have no capacity to transform man but he who wants to change through pursuance Yoga; in him they can extend their abundant help. With the advance of Yoga these four aids must be uplifted out of their limitations and carried more swiftly to their absolute state (1) of indispensable 'eternal Veda secret in the heart'7 of every man; (2) of indispensable inner Guru in the Psychic plane who is further expanded as Jagad Guru in Spiritual plane and Param Guru in Supramental plane; (3) the dispensable personal effort and endeavour of mind, heart and body for increase of self-concentration of the whole being known as utsaha, vyakulata and tapasya respectively are raised to natural, powerful and spontaneous flowering of the Soul force known as indispensable Atma Shakti and Adhyatma Shakti; (4) the dispensable Time is experienced by mind in ignorance is utilised as bank to accumulate Spiritual wealth and calls down the indispensable Timeless state which can wait all infinity to complete the task of integral Yoga.

This integral Yoga begins with the persistent triple mental rejection of attachment, ego and desire known as karma phala tyaga, proceeds ahead with triple equality of passive mind known as titiksha. udasinata and nati and identifies with the Divine through triple consecration of the body, tamas. mind, sattwa and vital, rajas and experiences triple Divine union of oneness of Nature, Sadrisya or Sadharmya mukti, identity with the Eternal, Sayujya Mukti and luminous indwelling of Soul with the Divine, Samipya, Salokya Mukti of Karma, Jnana and Bhakti Yoga respectively. After rejecting the fruit of work it further asks to reject the attachment to action and sense of being the doer and worker must disappear. Divine as the doer, master and source of all action demands subordination and service from man either through the egoistic movement of three gunas or initiated from a higher and larger plane of vision and motive.

The action of three modes of nature, *gunas*, is identified in *The Gita* and *Savitri* as subjection to three

asuras<sup>8</sup> and three dwarfs<sup>9</sup> respectively; who seriously restrict men's avenues towards God. All their action of tamasic, rajasic and sattwic are asuric in Nature. Sattwa is the wisest, highest guna of the bound Souls and through this increase of sattwa, intellect, one can escape into Divine state, buddhi paratastu sah. Those who go beyond the gunas, trigunatita state, no longer control lower instinctive nature by mental effort but by strong immobility of the immortal Spirit.

Integral Yoga systematised the consecrated Divine Workers as Instrument, Yantra, Emanation, Vibhuti, and Incarnation, Avatara. Those who act by the pressure of strong Soul force on the surface are identified as conscious Instruments of the Divine. Those who are destined for special inner Divine action behind the veil of surface consciousness are identified as Emanations. Those who are destined for greater world action of both subjective and objective proportion are identified Incarnations. A Yantra and Vibhuti can open themselves for the full descent of Avatara Force intermittently while an Avatara also does Divine's instrumental and emanative action in large scale. These Divine's chosen Souls are at once as young and plastic as that of a small child, slave of God concealed in all humanity, disciple of the transcendent Divine and 'high-bred maiden'<sup>13</sup> (as defined in *Savitri*) to hold Divine Love. They become wide and egoless impersonal personality of liberated cosmic Worker, Divine Creator, bringer of Light, giver of Bliss, Friend, Helper, Father, Mother, Master, Guide, Lover, Beloved and Divine Playmate in the world game<sup>20</sup> and bear earth's burden and suffering much more than their individual capacity.

Integral Yoga has drawn clear distinction between 'child Soul' and 'ripened Soul.'23 A child Soul accepts and adores Divine or Avatara or Guru on condition that He exists exclusively to satisfy his desires and interests. On least stumbling in life he will condemn, cry out and revolt against the Divine. All his work related with profession, social duty, family obligation, religious activity, philanthropy, serving the nation and community are not the outcome of Divine call. All these lower attractions and attachment to imperfect mental action 'are still necessary'14 for his self development for brief period and will drop with Soul maturity. The Gita issues injunction<sup>21</sup> to the man of Knowledge that he should under no circumstance draw away these developing Souls from world action by his example of higher Spiritual life; rather inspires them to develop love and habit of all innate works. Action does not bind and limit a liberated Soul. The ripened Soul does

not condemn the Creator but seeks to understand and master the circumstance, does not cry out with extreme suffering but accepts to improve, perfect and transform it into ecstasy, does not revolt inwardly but labours to obey the dictum of the Divine Will. His life is outside the jurisdiction of fallible human tribunals, preferably 'he lives and acts only in Me,' mayi nivasisyasi,28 mayi vartate,29 or he lives, thinks, contemplates and works only in the Immanent Divine, only for the Universal Divine and only by the Transcendent Divine, atmani atmanam atmana.30 He may wear the garb of ascetic like later Vedantic Saints. live the full life of householder like ancient Vedic Rishis, lead mankind like Buddha, Christ and Shankara, govern kingdom like Janaka and Aswapati, and appear as many-fold ecstatic playmate of our Soul like Sri Krishna.

Integral Yoga discourages infant child Souls to fix their action and immediate objective in distant Supramental plane. If they will be lured towards Supramental fulfilment then that effort will end in disastrous hasty aggrandised egoistic consequence. So first one must learn the lesson of ascent of the Soul and descent of Shakti and shift his consciousness from surface to inner subliminal plane and establish himself in Yogic consciousness of true physical, true

vital and true mental Self. After this difficult exercise he will be able to trace still more difficult Psychic Being in the heart and Spiritual Being above the head and with their influence transforms his recalcitrant mental, vital and physical sheath. After established in these higher planes, he is considered fit to trace the Supramental Consciousness and can be an instrument of *Avatara's* large world action on earth.

#### **Supramental Action:**

In this Yoga the initial step of shifting the consciousness from surface to the inner world is not without danger and difficulties. In the subliminal Occult plane, a Sadhaka may meet numerous abnormal and supernormal powers and personalities which the untrained hasty mind may easily mistake as Spiritual revelation, inspiration and wisdom. So the distant Supramental state is attained after many Spiritual rise and fall extending over many births and after much arduous training of difficult ascent and descent of Consciousness in Psychic and Spiritual planes. Objective of Supramental action is to enlighten the Subconscient and Inconscient dark impurities either directly through invasion of Supreme force from above or from below through activation of Subconscient and Inconscient Self concealed within those sheaths. This

all-embracing Consciousness also works on our surface nature and elevates the surface consciousness to waking trance. By the pressure of this Consciousness a swift Spiritual evolution of the race is practicable and the danger of Inconscient darkness swallowing the whole earth can be nullified and we arrive at the verge of 'grand solution' to resolve all problem of existence. This is the unfinished cosmic action and unfinished Yoga of the Divine Mother and the Lord Sri Aurobindo that we have concentrate. contemplate and meditate. We gratefully adore Them for Their large plunge into Infinity and possession of limitless Consciousness for the redemption and transformation of humanity.

#### Recapitulation:

In *The Synthesis of Yoga, Sri Aurobindo* has taken sufficient care for beginners to pursue integral Yoga without experiencing any Spiritual fall and without experiencing impatience. For this He differs in method from traditional Yoga and proposes to open first the Spiritual Centre or Soul in mind<sup>17</sup> through *Vedantic* amended method of *Karma, Jnana and Bhakti Yoga,* then by the descent of its Light, Force, Purity, Knowledge and Freedom the lower centres of Soul in the heart or Psychic Being, Soul in the vital and Soul in the body will open. If

one will begin the all-inclusive and allembracing integral Yoga through traditional Tantric, Hatthayogic and Rajayogic method then the possibility of Spiritual fall cannot be ruled out; so these specialised Yoga except some of their simple methods dispensable for beginners and indispensable for developed Souls. So we conclude that the Mother's Yoga or Savitri's Yoga, a representative of Vedic or Tantric method, is meant for developed Souls who do not suffer the danger of Spiritual fall and Vedantic methods proposed by Sri Aurobindo or as pursued by King Aswapati are safe indispensable methods for developing Souls and later both the methods are to be fully reconciled.

Shastras or written truths are generally misunderstood by novice due to want of Spiritual experience. The wise (intellect in) man can devote most of his life in preaching Scripture and may 'not know the Divine at all'22 and the collective living may end in 'ineffective mental ideal brotherhood.'27 Even 'an experienced Sadhaka<sup>19</sup> may meet worst stumble and prolonged failure while facing the enormity and arduous difficulty of this Yoga. Shastra is extremely beneficial to them those who want to use it to confirm the validity of their own Spiritual experience and seek to intensify the Divine presence as they

proceed ahead on the path. The obedience to all the outer norms of integral Yoga are temporary standards and are further strengthened by permanent guidance from within and above. So a Sadhaka's study and practice of The Synthesis of Yoga will be considered complete when he will be able to experience Spiritually all its highest hinted truths, reconcile their mutually opposing elements and develop its unfinished or half complete work to their full stature.

OM TAT SAT

#### References:

1: "Even the smallest and meanest work became

A sweet or glad and glorious sacrament, An offering to the self of the great world Or a service to the One in each and all." Savitri-532.

2: "For it is in God alone, by the possession of the Divine only that all the discords of life can be resolved, and therefore the raising of men towards the Divine is in the end the one effective way of helping mankind. All the other activities and realisations of our self-experience have their use and power, but in the end these crowded sidetracks or these lonely paths must circle round to converge into the wideness of the integral way by which the liberated soul transcends all, embraces all and becomes the promise and the power of the fulfilment of all in their manifested being of the Divine." CWSA-23/The Synthesis of Yoga/445, 3: CWSA-23/The Synthesis of Yoga/78,

3: CWSA-23/The Synthesis of Yoga/78,4: "The sacrifice of knowledge, O *Parantapa*,

is greater than any material sacrifice. Knowledge is that in which all actions culminate (not any lower knowledge, but the

highest self-knowledge and God-knowledge), O *Partha*!" The Gita-4.33,

5: "Neither by the Vedas, not by austerities, nor by charity, nor by sacrifice can I be seen in the form in which thou hast seen Me. By that *Bhakti* which regards, adores and loves Me alone in all things, can I be thus seen, known, and even entered into, O *Parantapa*." The Gita-11.53-54,

6: CWSA/23/The Synthesis of Yoga-289-90,

7: CWSA/23/The Synthesis of Yoga-54,

8: "There are two types of beings created in this world, the *Daivic* and *Asuric*; the *Daivic* has been described at length. Hear now from me, O *Partha*, about the *Asuric*." The Gita-16.06.

9: "A dwarf three-bodied trinity was her serf." Savitri-245,

10: "Supreme, they say, (beyond their objects) are the senses, supreme over senses the mind, supreme over the mind the intelligent will; that which is supreme over intelligent will, is He." The Gita-3.42,

11: "He should not create a division of their understanding in the ignorant who are attached to their works; he should set them to **all actions**, doing them himself with knowledge and in Yoga." The Gita-3.26, "Giving up **all thy works** to Me, with thy consciousness founded in the Self, free from hope and egoism, fight delivered from the fever of thy soul." The Gita-3.30,

12: "The action of the three *Gunas* is the subject matter of *the Veda*; but do thou, O Arjuna, become free from triple *Guna*, without dualities, ever based in the true being, without getting or having, possessed of Self." The Gita-2.45,

13: "Or like a **high-bred maiden** with chaste eyes" Savitri-496,

14: "It is binding on the developing but not yet perfectly developed individual in the shape of social duty, **family obligation**, communal or national demand, so long as it is not in conflict

with his growing sense of the higher Right. But the Sadhaka of the Karmayoga will abandon this also to the Lord of works. After he has made this surrender, his social impulses and judgments will, like his desires, only be used for their exhaustion or, it may be, so far as they are still necessary for a time to enable him to identify his lower mental nature with mankind in general or with any grouping of mankind in its works and hopes and aspirations. But after that brief time is over, they will be withdrawn and a divine government will alone abide. He will be identified with the Divine and with others only through the divine consciousness and not through the mental nature."CWSA/23/The Synthesis of Yoga-210-11,

15: "Yoga is a rapid and concentrated conscious evolution of the being, but however rapid, even though it may effect in a single life what in an unassisted Nature might take centuries and millenniums or many hundreds of lives, still all evolution must move by stages; even the greatest rapidity and concentration of the movement cannot swallow up all the stages or reverse natural process and bring the end near to the beginning. A hasty and ignorant mind, a too eager force easily forget this necessity; they rush forward to make the supermind an immediate aim and expect to pull it down with a pitchfork from its highest heights in the Infinite. This is not only an absurd expectation but **full of danger**. For the vital desire may very well bring in an action of dark or vehement vital powers which hold out before it a promise of immediate fulfilment of its impossible longing; the consequence is likely to be a plunge into many kind of selfdeception, a yielding to the falsehoods and temptations of the forces of darkness, a hunt for the supernormal powers, a turning away from the Divine to the Asuric nature, a fatal self-inflation into an unnatural and inhuman

and undivine bigness of magnified ego. If the being is small, the nature weak and incapable, there is **not this large-scale disaster**; but a loss of balance, a mental unhinging and consequent moral aberration or a deviation into some kind morbid abnormality of the nature may be untoward consequence." CWSA/23/The Synthesis of Yoga-282,

16: "It is possible, indeed, to begin with knowledge or Godward emotion solely or with both together and to leave works for the final movement of the Yoga. But there is then this disadvantage that we may end to live too exclusively within, subtilised in subjective experience, shut off in our isolated inner parts; there we may get incrusted in our spiritual seclusion and find it difficult later on to pour ourselves triumphantly outwards and apply to life our gains in the higher Nature. When we turn to add this external kingdom also to our inner conquests, we shall find ourselves too much accustomed to an activity purely subjective and ineffective on the material plane. There will be an immense difficulty in transforming the outer life and the body. Or we shall find that our action does not correspond with the inner light: it still follows the old accustomed mistaken paths, still obeys the old normal imperfect influences; the Truth within us continues to be separated by a painful gulf from the ignorant mechanism of our external nature. This is a frequent experience because in such a process the Light and Power come to be self-contained and unwilling to express themselves in life or to use the physical means prescribed for the Earth and her processes. It is as if we were living in another, a larger and subtler world and had no divine hold, perhaps little hold of any kind, upon the material and terrestrial existence." CWSA/23/The Synthesis of Yoga-93.

17: "In the method of synthesis which we have been following, another clue of principle has

been pursued which is derived from another view of the possibilities of Yoga. This starts from the method of Vedanta to arrive at the aim of the Tantra. In the Tantric method Shakti is all-important, becomes the key to the finding of spirit; in this synthesis (Integral Yoga) spirit, soul is all-important, becomes the secret of the taking up of Shakti. The Tantric method starts from the bottom and grades the ladder of ascent upwards to the summit; therefore its initial stress is upon the action of the awakened Shakti in the nervous system of the body and its centres; the opening of six lotuses is the opening up of ranges of the power of Spirit. Our synthesis takes man as spirit in mind much more than a spirit in body and assumes in him the capacity to begin on that level, to spiritualise his being by the power of the soul in mind opening itself directly to a spiritual force and being and to perfect by that higher force so possessed and brought into action the whole of his nature. For that reason our initial stress has fallen upon the utilization of the powers of soul in mind and the turning of the triple key of knowledge, works and love in the locks of the spirit; the Hathayogic methods can be dispensed with, —though there is no objection to their partial use, the Rajayogic will only enter in as an informal element. To arrive by the shortest way at the largest development of spiritual power and being and divinize by it a liberated nature in the whole range of human living is our inspiring motive." CWSA/24/The Synthesis of Yoga-612-13.

18: "A Yoga of works would seem to require Personality as its mainstay, almost its source, but here too the impersonal is found to be **the most direct liberating force**; it is through a wide egoless impersonality that one can become a free worker and a divine creator. It is not surprising that the overwhelming power of this experience from the impersonal pole of the Duality should have moved the sages

to declare this to be the one way and an impersonal Superconscience to be the sole truth of the Eternal." CWSA/23/The Synthesis of Yoga-127

19: "If one has walked long and steadily in the path, the faith of the heart will remain under the fiercest adverse pressure; even if it is concealed or apparently overborne, it will take the first opportunity to re-emerge. For something higher than either heart or intellect upholds it in spite of the worst stumblings and through the most prolonged failure. But even to the experienced sadhaka such falterings or overcloudings bring a retardation of his progress and they are exceedingly dangerous to the novice. It is therefore necessary from the beginning to understand and accept the arduous difficulty of the path and to feel the need of a faith which to the intellect may seem blind, but yet is wiser than our reasoning intelligence. For this faith is a support from above; it is the brilliant shadow thrown by a secret light that exceeds the intellect and its data; it is the heart of a hidden knowledge that is not at the mercy of immediate appearances. Our faith, persevering, will be justified in its works and will be lifted and transfigured at last into the self-revelation of a divine knowledge. Always we must adhere to the injunction of the Gita, "Yoga must be continually applied with a heart free from despondent sinking." Always we must repeat to the doubting intellect the promise of the Master, "I will surely deliver thee from all sin and evil; do not grieve." At the end, the flickering of faith will cease; for we shall see his face and feel always the Divine Presence." CWSA/23/The Synthesis of Yoga-245,

20: "But behind all these and in them he has felt a Divinity who is all these things, a Bringer of Light, a Guide and All-Knower, a Master of Force, a Giver of Bliss, Friend, Helper, Father, Mother, Playmate in the world-game, an

absolute Master of his being, his soul's Beloved and Lover. All relations known to human personality are there in the soul's contact with the Divine; but they rise towards super human levels and compel him towards a divine nature." CWSA/23/The Synthesis of Yoga-129,

21: "Those who are bewildered by the modes of three *gunas* and get attached to their action, not knowers of the whole, let not the knower of **the whole disturb their mental stand point**." The Gita-3.29,

22: "It is not enough to devote ourselves by reading of Scriptures or by the stress of philosophic reasoning to an intellectual understanding of the Divine; for at the end of our long mental labour we might know all that has been said of the Eternal, possess all that can be thought about the Infinite and yet we might not know him (Divine) at all. The intellectual preparation can indeed be the first stage in a powerful Yoga, but it is not indispensable: it is not a step which all need or can be called upon to take. Yoga would be impossible, except for a very few, if the intellectual figure of knowledge arrived at by speculative or meditative Reason were indispensable condition or a binding preliminary." CWSA/23/The Synthesis of Yoga-81,

23: "All things move towards a divine event; each experience, suffering and want no less than joy and satisfaction, is a necessary link in the carrying out of a universal movement which it is our business to understand and second. To revolt, to condemn, to cry out is the impulse of our unchastened and ignorant instincts. Revolt like everything else has its uses in the play and is even necessary, helpful, decreed for the divine development in its own time and stage; but the movement of an ignorant rebellion belongs to the stage of the soul's childhood or to its raw adolescence. The ripened soul does not

condemn but seeks to understand and master, does not cry out but accepts or toils to improve and perfect, does not revolt inwardly but labours to obey and fulfil and transfigure. Therefore we shall receive all things with an equal soul from the hands of the Master. Failure we shall admit as a passage as calmly as success until the hour of the divine victory arrives. Our souls and minds and bodies will remain unshaken by acutest sorrow and suffering and pain if in the divine dispensation they come to us, unoverpowered by intensest joy and pleasure. Thus supremely balanced we shall continue steadily on our way meeting all things with an equal calm until we are ready for a more exalted status and can enter into the supreme and universal Ananda." CWSA/ 23/The Synthesis of Yoga-225,

24: "The rules which the intellect of men lays down cannot apply to the liberated soul, — by the external criteria and tests which their mental associations and prejudgments prescribe, such a one cannot be judged; he is outside the narrow jurisdiction of these fallible tribunals. It is immaterial whether he wears the garb of the ascetic or lives the full life of the householder; whether he spends his days in what men call holy works or in the manysided activities of the world; whether he devotes himself to the direct leading of men to the Light like Buddha, Christ or Shankara or governs kingdoms like Janaka or stands before men like Sri Krishna as a politician or a leader of armies; what he eats or drinks; what are his habits or his pursuits; whether he fails or succeeds: whether his work be one of construction or of destruction; whether he supports or restores an old order or labours to replace it by a new; whether his associates are those whom men delight to honour or those whom their sense of superior righteousness outcastes and reprobates; whether his life and deeds are approved by his contemporaries or he is condemned as a misleader of men and a fomenter of religious, moral or social heresies." CWSA/23/The Synthesis of Yoga-271,

25: CWSA/23/The Synthesis of Yoga-165,

26: "All that is true behind polytheism as well as behind monotheism falls within the scope of his seeking; but he passes beyond their superficial sense to human mind to grasp their mystic truth in the Divine." CWSA/23/The Synthesis of Yoga-129,

27: "A psychic fire within must be lit into which all is thrown with the Divine Name upon it. In that fire all the emotions are compelled to cast off their grosser elements and those that are undivine perversions are burned away and the others discard their insufficiencies, till a spirit of largest love and a stainless divine delight arises out of the flame and smoke and frankincense. It is the divine love which so emerges that, extended in inward feeling to the Divine in man and all creatures in an active universal equality, will be more potent for the perfectibility of life and a more real instrument than the ineffective mental ideal of brotherhood can ever be." CWSA/23/The Synthesis of Yoga-166,

28: "On Me repose all thy mind and lodge all thy understanding in Me; doubt not that **thou shalt dwell in Me** above this mortal existence." The Gita-12.8.

29: "The *Yogin* who has taken his stand upon oneness and loves Me in all beings, however and in all ways he lives and acts, **lives and acts in Me**." The Gita-6.31,

30: "By meditation do some see the transcendent Self in the immanent self by the universal Self, others see it by Yoga of Sankhyas; others yet by the Yoga of Works." The Gita-13.25,

31: The Mother's Agenda-3/348,

32: The Mother's Agenda-13/66.



#### THE QUEST FOR ETERNITY

#### Satyakam

The man, from its primitive period always search for progress. The progress was previously the outer development of society and the human being which can be categorised as food, shelter, cloth, health, education and leisure time. As the man developed himself so also he got lot of leisure time for further development for "the Quest for Eternity", but, unfortunately, the man uses this leisure time for enjoyment ordinarily it can be said that, the time we are getting are used for gossiping; for tamasic sleeping; for seeing T.V and Cinema; for quarelling with each other and for satisfying the unwanted vital needs. As a result, this opportune moment was lost for the quest for the Divinity within and Eternity in the universe.

Rather, this leisure time is given for us for our inner development by reading spiritual books; by silencing the mind and witnessing the action of consciousness within and around us; by meditating & concentrating on the highest aim of our life; by identifying & contemplating on the Inner God-head as the highest aim of our life.

From the very beginning the student life is an opportune period for reading the messages of the Gita. This

will guide us practically for our spiritual development in finding the true self, the knowledge of the god-head within us and this is not an easy thing as it requires sadhana, but all action is determined by the effective state of our constant self-seeing will and active consciousness and by its basis of kinetic movement. It is what we see and believe with our active nature and our relations with the world, it is our faith, our sraddha, that makes us what we are. But the consciousness of man is of a double kind and corresponds to a double truth of existence - for there is a truth of inner reality and a truth of the outer appearance. As he lives in one or, the other, he will be a mind dwelling in human ignorance or, a soul founded in divine knowledge. It is the choice left to us. In this outer appearance man in his soul, his mind, his life, his body seems to be a creature of Nature and differentiated from others specially by his ego-sense. He attributes indeed a certain freedom to his personal will, the will of his ego, but that in reality amounts to nothing, since his ego is itself a product of Nature's Working, and as is the nature of his ego, so will be the nature of its will and according to that he must act and he can do no other. This is the cause of self bondage in human nature.

There is however something in man's consciousness - which does not fall in with the rigidity of this formula; he has a faith, which grows greater as his soul develops in another and an inner reality of existence. In this inner reality, the truth of existence is no longer Nature but Soul and Spirit. Purusha rather than Prakriti. Nature herself is only a power of Spirit, Prakriti the force of the Purusha. A spirit, a self one in all is the master of this world which is only his partial-menifestation. The Soul in man, a portion of this Divinity shares his nature. Our nature is our Soul's manifestation, operates by its sanction and its will of being in her motions and forms and changes.

The real Soul and Self of us is hidden from our intelligence by its ignorance of inner things, by a fake identification, by an absoption in our

outward mechanism of mind, life and body. But if the active soul of man can once drawback from this identification with its natural instruments, if it can see and live in the entire faith of its inner reality, then all is changed to it, life and existence take another appearance. Our being then becomes no longer this little egoistic creation of Nature, but the largeness of a divine, immortal and spiritual power. Our consciousness becomes no longer that of a limited & struggling mental & vital creature, but an infinite, Divine and Spiritual consciousness. Our will and action too are no longer that of this bound personality & its ego, but a divine and spiritual will and action.

"This is the great change and transfiguration" - The quest for Eternity runs the message of the Godhead in man.

[Hemanta Kumar]



## The Mystery of Divine Birth God's Labour

- Sri Aurobindo

He who would bring the heavens here
Must descend himself into clay
And the burden of earthly nature bear
And tread the dolorous way.
Coercing my godhead I have come down
Here on the Sordid earth,

Ignorant, labouring, human grown
Twixt the gates of death and birth.
I have been digging deep and long
Mid a horror of filth and mire
A bed for the golden river's song,
A home for the deathless fire.

#### The Leader of Men

S. A. Maa Krishna

"After I knew that God was a woman, I learned something from faroff about love; but it was only when I became a woman and served my Master and Paramour that I knew love utterly."

Sri Aurobindo

"There are two who are unfit for greatness and freedom, the man who has never been **a slave** to another and the nation that has never been under the yoke of foreigners." <sup>2</sup>

Sri Aurobindo

"As the **servant and disciple** of the Master he (a Sadhaka) has no business with pride and egoism because all is done for him from above, so also he has no right to despond because of his personal deficiencies or stumblings of his nature. For the Force that works in him is impersonal –or superpersonal- and infinite."

Sri Aurobindo

The leader of men who has not realised and seen 'the One and Eternal' in all things, may be eminent in a larger and lesser circle and feels himself full of power, extraordinary increase of mentality and vitality which drives his thought and action and builds his life as a phenomenon of

creative genius. He can act as a scourge, bringer of light, healer, a creator of beauty or the messenger of the knowledge, a prolific writer, a server of humanity and the cosmic force which seeks to move him, seems often to surpass the measures of ordinary human limitation and relativity. When he speaks of God, he erects an image of Him which is a huge shadow of his nature, will, thought, quality and force. He serves the Master as his glorified ego and in Spiritual life this leadership turns towards ambition, pride, desire of greatness and a magnified individual personality. Although he has a larger sight and greater knowledge than ordinary men and advances a step beyond the limited physical and vital intelligence, a divided individualised life and force prevents him from really becoming master of the world. A light of superior consciousness acts within his narrow mental limits, but his being is not opened towards the plenary Light, Vision and Power and direct Divine realisation and neither 'comes face to face with the Master'3 and the Lord. or capable of vast, comprehensive selfexistent joy and multitudinous field of mystic Spiritual experience, or ascend

into the original luminosity of overhead Consciousness, or descent of immense ranges of powers, influences and phenomena, or aware of a sea like downpour of masses of spontaneous Knowledge. The Divine force acts in his imperfect nature more intensely than in others with flashes of inspiration and revelation and still an exalted ego stands between him and the Integral Truth and his fragmentary personality imposes and dominates the surrounding. So a leader who has less purity and absence of a complete Spiritual emergence can use too often the Divine's Name and may become His instrument but serves unconsciously His black masks and the powers of dark demons and titans or introduce dangerous falsity or he assumes a Divine Name or proclaims to be Divine Messenger or believes himself as spokesperson of God to guide and rule others.

Those who are slave to physical mind, tamasic mind, and vital mind, rajasic mind, or slave to the lower instinct driven nature can easily become servant to others. They cannot become the slave of an external human form and still more difficult to become slave of inner Psychic being and Spiritual being. Most of the human beings live in their physical and vital mind and are obedient to their dominating murmurs, whispers and

promptings which circumscribe life within the narrow walls of apparent possibility. Obedience and service to immediate authorised human recipient is an intermediate house of training which is felt indispensable in order to discipline the inertia of the physical and perversion of vital mind which later culminates in the obedience and consecration to supreme Will and do whatever It dictates. The experience of slavehood is identified as two steps ahead of the God's conscious servant and instrument. Those who have gone through the experience of utter obedience to immediate human authority or it is an exceedingly good fortune for them to obey an individual who has realised Divine, can easily go through the experience of manhood, soulhood, slavehood and childhood and become the God's instrument. slave and child and can obey the Spirit's wide and Omnipotent urge.

A servant serves and works for his Master but he is categorised firstly, that he is having his own emotion, will and thought process of separate identity; in the second category he nurtures secretly hostility, perverted ill will, narrow carping and wrong thought, bivranti and these influence make him crooked, dry, hard hearted, hollow and cruel; lastly, he cannot tolerate and destroys what is higher than him; so he even grows the impatient desire to

become the successor and conspires to end the life of his Master. So a servant can go through long training of experience of motiveless love, obedience, honesty, nobility of sincerity, straightcharacter, forwardness. unselfishness, disinterested consecration to work. Thus depending on the collaboration of untransformed Nature, he either arrives at the higher stage of instrument and slave or recoils into old life of brute inhumanity.

A slave identifies himself with the will of the Master and his separate identity is lost in the utter oneness. The attitude of his mind must not be, "This is my strength" or "Behold the God's power in me," but rather, "A Divine Power works in this mind and body and this is the same that works in all men and in the animal, in the plant and in the metal, in all conscious and living things and things apparently inconscient and inanimate."4 If this large view of the One working in all becomes the entire experience then the ego-sense will begin to be eliminated. Experience shows that, in proportion as one delivers oneself from the limiting mental and vital ego, he commands a wider life, a larger existence, a higher consciousness, a happier Soul state, even a greater knowledge, power and scope.

Woman is hated by mediaeval ascetics as a creation of God for the temptation of Monk and to shun all women is considered its panacea. If a woman has tempted him then the sense declares 'he loves her.' But a liberated Soul loves all beings equally and the Soul experiences unity with God. That is the all-embracing and allexceeding formula of existence. So in order to know God's love utterly one has to treat God and Woman nobly and adore, love and regard them equally. By becoming a virgin bride, representing purity of a woman, the softness, tenderness, sweetness and plasticity to change becomes predominant: the distance between Soul and Divine or Lover and Beloved is annulled and the ego is vanished to realise His Oneness.

#### The Liberated Soul Centre:

"Hard is it to be in the world, free, yet living the life of ordinary men; but because it is hard, therefore it must be attempted and accomplished."

Sri Aurobindo

The aim of the liberated Soul Centre is not to become great, luminous, strong and powerful, an aggrandisement of the personal force and motives of self-assertion but he must be self-fulfilled by Yoga and is capable of accepting and transforming all negation and infirmity in his

extended universalised Consciousness. His sole aim is a pure Spiritual perfection, a shadowless Bliss, a finding of the true Self and union with the Divine by putting on the Divine Consciousness and Divine Nature and a life governed and formed from within outwards in which the source of all thought, will and action shall be the Spirit working through the Truth and the Divine law which are self-existent and spontaneous in their self-fulfilment. Discovery of the truth of one's own Being followed by All-Being must be the master motive. He must be capable of the eternal unity between the Self and all existences. In the Spiritual order of things, the greater he projects his views, ideas and aspirations, the greater the Truth that seeks to descend upon his life and he has the responsibility to manifest much more of that which he secretly is. With the increase of purity an overhead luminous Consciousness begins to penetrate and the gate lies wide open to the possibility of extending his Consciousness beyond the present limit. He realises himself as an embodied Soul through whose sacrificial action the cosmic Nature is seeking to fulfil itself and he emerges out of a darkness of Ignorance towards a light of Knowledge which is growing upward towards an unforeseen culmination.

## The Universalised Liberated Soul Centre:

"...If thou canst not be the slave of all mankind, thou art not fit to be its master, and if thou canst not make thy nature as *Vasishtha's* cow of plenty with all mankind to draw its wish from her udders, what avails thy leonine supermanhood?"<sup>5</sup>

Sri Aurobindo

"To be the master of the world would indeed be supreme felicity, if one were universally loved; but for that one would have to be at the same time the slave of all humanity." <sup>6</sup>

Sri Aurobindo

The personality of a mere man is only a formation of superficial mental consciousness with limited restricted formations of powers, qualities and habits. To lose our surface personality is necessary if we are to gain our true Soul personality, still more necessary if we are to gain universality and rise into transcendence. The Psychic personality of a man flowers as the Saint, the Sage and the Seer and when it reaches its full strength it turns the being towards Supreme Truth, Beauty, Love, Bliss and Largeness and opens towards Spiritual Compassion, Universality and Oneness. If the Individual can become one with the All-Will then he can be the master of All-Force and the evolution of all the faculties of the Spirit, immense ranges of Powers, Influences, phenomena begin to descend covertly upon him and some of them can realise immediately in the order of the physical world and the rest await their time and proper circumstance for revelation in physical term and form.

An integral Yogi's experience of slavehood and womanhood will be extended towards all humanity with the Impersonalisation and Universalisation of the Consciousness. He will live as the disciple of the Supreme as everything descends constantly to him from above as divine Will, divine Wisdom and divine Love.

A liberated Soul can extend his relation with the brother Souls by rising in Consciousness and develops initially a fragment of the Divine's sevenfold personality of Master, Teacher, Father, Mother, Friend, Lover and the Playmate and as he ascends in Yoga or in Consciousness he moves towards the complete perfection of the above mentioned personalities. Then for him there is no need of escape into Heaven and he exceeds the emancipation of the Adwaitin, extinction of Buddhist Nirvana, siddhis, perfection of intermediate planes of Consciousness of the Tantriks, Sadharmya Mukti, liberation of Nature

of Karma Yoga, Sajujya Mukti, experience of Oneness with the Divine of Jnana Yoga and Samipya Mukti, dwelling of the Soul in the Divine of Bhakti Yoga. The universal Man, the cosmic Purusha in humanity, is developing in the human race the power that shall grow to Supermind and Spirit and become the Godhead in man who is aware of his true and integral Self and the Divine universality of his nature.

The transformation of the whole race from Mental into Spiritual being is possible by general admission of the self-law of supreme Truth which is above all standards, a supreme and universal self-existent Good, a widespread endeavour, a pure plasticity of luminous Consciousness, conscious concentration and constant upward effort and can extraordinarily effective if it can find a powerful individual to embody, express, lead and organise it.

#### Recapitulation:

"For the seeker of the integral Yoga... will meet him (the Divine) in the faces of the Gods, his cosmic personalities supporting the World-Play, detect him behind the mask of the *Vibhutis*, embodied World-Forces or human Leaders, reverence and

obey him in the *Guru*, worship him in the *Avatar*."<sup>7</sup>

Sri Aurobindo

If thou hast become a slave of thy sense instincts, then thou art fit to be instrument of desire and lead an ordinary worldly life. If thou hast become a slave of any intermediate human Consciousness, then thou art fit to be an instrument of the highest Divine Consciousness and lead a Spiritual life. If thou hast gone beyond all pride and egoism then thou art fit to become the disciple of the Divine. If thou hast become a slave of the whole of mankind, then thou art fit to become its Master. If instead of loving woman thou canst become a woman, then thou art fit to hold the Divine's Love.

The true leader of men must radiate the double perfection of (1) union with the Supreme and (2) its universalised individuality that must radiate from him Oneness with the Universe and its Beings. This experience culminates in his Spiritual experience of Oneness with all creatures and his Oneness with the Eternal. He will lead the human race forward Spiritually through his Influence and large world action. He becomes a light and power of the Truth to which he has climbed and a means

of others' ascension. The path finder or the path-leader is one who has realised the Truth and is able to communicate the light and the experience. He is a strong guide and instructor who takes by the hand and carries over difficult passages and points out the way. According to his place, he would take equal delight to rule and lead all those who are behind him in Consciousness and subordinate himself to all those who are ahead of him in cognition.

Thus the triple status of womanhood to know God's love utterly, slavehood to the Divine Master and Lord concealed in all humanity and discipleship to the Supreme from whom he receives all immaterial and material things constantly, become the secret of true life and is extended as true leadership.

OM TAT SAT

#### References:

- 1: SABCL/17/The Hour of God-129,
- 2: SABCL/17/The Hour of God-115,
- 3: CWSA/23/The Synthesis of Yoga-249,
- 4: CWSA/23/The Synthesis of Yoga-250,
- 5: SABCL/17/The Hour of God-95,
- 6: SABCL/17/The Hour of God-142,
- 7: CWSA/23/The Synthesis of Yoga-130,
- 8: CWSA/23/The Synthesis of Yoga-62,
- 9: SABCL/17/The Hour of God-91.



## **Egolessness**

#### **Debasish Pattanayak**

Std. X

Once all the Gods became egoistic. They thought themselves greater than each other. To break their ego Lord Vishnu came to them in disguise as a Brahmin. He asked the god of Wind who he was. The God of Wind said- "I am the God of Wind. I have such a power that I can create a strong storm. I can blow anything with my power". The Brahmin asked the God of Wind to blow a piece of straw keeping that before him. The God of Wind utilised all his power, but he couldn't blow the straw. He confessed that he couldn't. Seeing such a situation the God of Fire came. The old Brahmin asked him who he was. He said- "I am the God of Fire. I can burn anything with my power." The Brahmin asked him to burn the same straw. But he couldn't burn it by using all his power. At last the king of gods, Indra could know that the Brahmin was none other than Lord Vishnu himself. At last they (the gods) begged forgiveness and confessed that the Divine is actually all powerful.

The Gods had become egoistic, so

Lord Vishnu came to them to break their ego and teach them a lesson. The Gods thought that the power they had were theirs and so they became egoistic. When the Lord withdrew their power, they became helpless. The God of Wind couldn't blow a single straw. And the God of Fire too couldn't burn it.

From this story of the Kena Upanishad, we get a learning. In the ordinary life a human being becomes egoistic and thinks that he is the only powerful one. A scientist thinks - 'I invent things'. A doctor thinks- 'I treat patients by my knowledge'. An engineer thinks- 'I construct'. A farmer thinks- 'I produce crops'. A teacher thinks- 'I build scholars'. A student thinks- 'I study'. But in reality, man is an instrument only. By the help and power of Supreme Lord, man is doing everything. Without the Lord's power, will and permission nothing is done in the world. Man thinks that he is the doer of work, but that is completely wrong.

If we live in this consciousness that without God's help we cannot do

anything and only by His help we can do everything, then there will be no ego within us. This ego has divided us from the Divine. We are a part of the Divine, but we have forgotten it. Only egolessness teaches us surrender. And through surrender we can find our soul. Through surrender, the Mother's work of transformation will be easier. Ego leads us to be divided from the Divine. Egolessness teaches us to depend on the divine for each and everything. So the Lord Sri Aurobindo says-

"The dissolution of this limiting ego is the one condition, the necessary

means for this very same Life to arrive at its divine fruition: for only so can the conscious individual find either his transcendent self or his true Person."

The Synthesis of Yoga (page-356)

Finding of the true Person is necessary-for transformation of nature and for the divine life.

So the Lord Sri Aurobindo says:-

"Thus to look into ourselves and see and enter into ourselves and live within is the first necessity for tranformation of nature and for the divine life."

-The Life Divine (page -1027)

OM TAT SAT



## My School

#### **Debasish Pattanayak**

Std. X (2015)

Our school is a spiritual place
Everything is done here
by the Lord's grace.
It is also the field of fire
Which is different from everywhere.
Our school gives us divine knowledge
It also gives us a lot of courage.
Our school guides us to be warriors
So we will be able to
eliminate all barriers.
Our school teaches us

how to grow in consciousness
And also teaches us
how to depend on God's grace.
Our school works to manifest the Divine
Which progresses with a lot of pain.
I'm sure that the pain must be
transformed into pleasure
It will be done by a vast surrender.
I'm glad that I have got
such a nice place
It is through the Mother's infinite grace.



## Equality in life

#### Sangram Pattnaik

Std. X

Man is a combination of mind, vital being, physical body and soul. He works as per the guidance of his mind. When he does any good work, others praise him. Sometimes when he does any wrong work, others blame him. This praise and blame affect his mind and life. Furthermore, happinesssorrow, success-failure, gain-loss, victory-defeat affect the man who is guided by his own mind. These qualities never affect the man who is guided by his soul. The man who is guided by his soul sees all such dualities with an equal eye. Whatever comes to him, he thinks that this is the Grace of God. There is no word such as depression in the dictionary of his life. The Bhagavad Gita says:-

"Yam hi na vyathayantete purusham purusharsabha

Samadukhasukham dhiram somrutatwya kalpate"

[The Gita - 2.15]

It means, The man who is not troubled by these, O chief of men (Arjuna), who remains the same in pain and pleasure, who is wise makes himself fit for eternal life.

Those who become depressed, angry, or irritated or unhappy in failure or those who become happy in success, gain and victory, they are guided by their own mind and ego. Therefore, in God's beautiful creation those who want to understand His play, have to overcome these dualities. At every moment of life they should practise equality, because equality is the foundation of a higher life.

OM TAT SAT



#### K. Rahul Kumar

Std. >

God has made his creatures beautiful Some of them are so wonderful. In this world they live together One of them is mother cow dear. Cow is just like the pearl of animals Ox helps the farmer by pulling the carts. God's another creation dog is so faithful

If it is with someome, he will never be a fool. Sweet cat likes to eat little mouse And poor dog loves to watch our house. I love cute little pets more and more I want to be with them in my leisure hour. I honour, adore and respect all of them God resides in their hearts, I like to tame.

## A Prayer to The Mother

#### G. Harischandra

Std. X

O Mother, My dear Mother You are in my heart, I am an ignorant child Lead me to the right path. You are my Mother And I am your son Grant me to grow In your divine fashion. O my sweet Lord You are my guide

Lift me up to Thee
Break all ego and pride.
O my divine Mother
Make me like a flower
Open my psychic being
Give it glowing colour.
In the whole universe
You are actually pretty
You are Mother Almighty
Let me not run behind anybody.



## God Almighty

## Diwali

#### M. Jubaraj Std. X

Gopalkrishna Podal

Std. VII

God's law is wonderful His creation is beautiful. He is the symbol of light He is also the source of light. He has created varieties of flowers Which help us to find our souls. He is very clean and clear He is our near and dear. All the illegitimate things He can't bear To create balance He may come to tear. He takes us to the right path He is always ready to give us new birth. His Grace is infinite He pours that on us without limit. For His compassion we must be grateful He is our everything, He makes us joyful.

Diwali! Diwali!
I am so fond of it
It makes me jolly
I don't silently sit.

Mama makes sweets,
cakes and pudding
Father brings a new dress for me
I look nice with my new clothing
I pray to the Mother
bending my knee.

It brings fun and laughter
It is a festival of light
I like to light sparkler

This is my child's right.



## My love for the Divine

## Divine O Mother!

#### Apurba Behera

Std. X

M. Santosh Kumar

Std. X

My love is only for the Divine
Our relationship is very fine and nice.
I don't know how to find Him
But I know that He is in everything.
He is there in the heart centre
I must not be disturbed by any factor.
He can transform me into divine nature
I trust Him, He can make me pure.
He has the power to change my lot
I must cling to Him at any cost.

O Mother, make us like a flower Give us knowledge and power. Make us always glad Remove what is impure and dark. You are in our heart And we are your part. We are your divine children Give us a good perceivable brain. We are studying at your school Kindly pull us always towards You.

## Three Beautiful Flowers

#### Rakesh Kumar Behera

Std. X

O Flower, Rose flower Your body is full of thorns You are extremely beautiful You attract us a lot. O Flower, Lotus Flower Your gaze is so fair You bloom in the mire
You draw our consciousness higher.
O dear jasmine flower
You have a lot of fragrance
Your sweet smell gives us joy
Our eyes become pure in one glance.

## The beautiful creation of God

D. Suprava

Std. IX

Flowers are the God's beautiful creation
They are very soft, tender and open.
They have so many good qualities
They are meant for,
Goddesses and Deities.
They teach us to open ourselves

towards the light
We should live in perfect joy and
we should never fight.
Each of us should try to become
like a flower
We should be attentive
not to blow out the inner fire.

## The Joy of Service

#### Sunita Sahu

Std. IX

My aim in life is to serve the Mother Service is the only way to make my heart pure.
Only service for the Mother is the best in the world Nobody can divide me from giving service to the Lord.
A lot of streams are there on this earth But I will walk only on my Divine Mother's Path.

Till my last breath I will do Her work
No falsehood or dark Force can
come to attack.
I will always try my best to be Her ideal
She will save me from
all danger and obstacle.
Nothing can be comparable to
the joy of Service,
O Mother, O Lord, teach me
to surrender myself at your Feet.



### Flower! Flower! Flower!

### Our School

#### K. Subhashree

Std. VII

B. Parameswar

Std. VIII

Flower! Flower! Flower!
They are very beautiful,
Rose, Lily, Aster
They are very careful.
They are pleasant to our eye
They give us supreme joy,
When I go to the garden I hear their cry
Don't play with them as you play with a toy.
I offer them to the Mother and the Lord
With all sincerity and devotion,
They help us to reach God
They are the Divine's wonderful creation.

We go to the Mother's school
Here we obey the divine's rule
We are in class eight
We want to get divine light.
Error is common to children like us
We gain something at the cost of some loss.
The colour of our school building is white
We want to live under the Mother's eyes
day and night.
Our school prepares us for a new life
Sweet Maa is our spiritual guide.
We salute our school from our heart pit
We are the Mother's army of light.



## A Golden Opportunity

A. Soni Rani

Std. IX

The Divine loves us more than we love Him. That's why He gives us opportunities so that we may belong to Him. But sometimes we are not able to hold this opportunity and for that reason we are deprived of His love, peace, bliss and consciousness. Once He gave me such an opportunity when I was studying at The Mother's Ideal Integral School in cl - Nursery and cl-KG. When I went to cl-I, I was forced to go to other school. Again by this Grace I came back to the school of my soul in cl-VIII. It was a golden opportunity for me.

When I was studying at the other school, there was no harmony in my thoughts, consciousness, action and movement. I was reading to get the best mark. It was not known to me that the Divine is the everything of our life. I was in the wrong way. If I could have not come to this school, I would have fallen into hell. I had many friends then. But now I don't like to make

friends. My friend and guide is only The Mother and the Lord. The surrounding of our school is very beautiful. Our school is far away from human habitation. I am studying here to get the perfection of my life, soul, work and consciousness of which scoring good marks is the prime requirement.

Our Maa (Maa Krishna) helps us to trace the psychic being and receive the Divine Grace. She is very strict and insists us to be sincere and faithful in our life, work and study and also for the Divine. Our school has less students and less teachers, but more harmony, more joy and laughter of the soul. Maa believes, "One man's perfection still can save the world" [Savitri -531]. So I pray to The Mother to help Maa to do this great Divine work in the world. Let Sri Matriniketan Ashram prepare itself for the Supramental Descent and make our vessels ready to hold it.



## By The Divine Grace

#### **Epilli Pratima**

Std. X

When I passed 7th class and promoted to 8th class, from that day I was down with a severe illness. But I was not feeling myself so ill. Gradually that illness increased. I could not come to school. Our Maa, who is the founder Trustee of our Ashram school, was continuously praying before the Divine Mother and the Lord Sri Aurobindo for my recovery. At school my brothers and sisters also meditated collectively for my good health.

Once my illness became serious. My family members became worried for my health. Immediately I called up Maa and told her about my health. Maa gave consolation to me and told that nothing would happen to me. She told me to pray to The Mother every moment like this -"Mother, I will live only for you, I will serve You the whole of my life, cure me, O Mother."

I prayed to The Mother and in this way two months passed. One day Maa [Maa Krishna] wanted to see me. I went to Ashram and did pranams in the

meditation hall. When I reached Maa, my condition was very serious. Maa became very much sad and depressed. She gave me her divine touch and force. She said to me, "Every moment you pray to The Mother only for your health and offer your life at Her feet and say that this body is yours, this life is yours, make me healthy and give me opportunity to do your work." After that she gave me sand of samadhi and some special blessings.

After 10 days I felt healthy. In my experience the Divine Force and Grace has recovered me from illness. Our Maa is not an ordinary human being. She is a part of the Divine Mother. Our Ashram is the field of fire. Here those who offer themselves totally to the Divine, for them this field becomes a heaven. I am really grateful to The Mother for she has given us Maa, Her direct representative who is so great and so noble, I can't express in words.

"All can be done if the god-touch is there". (Savitri - 3)



### Come for the Divine Work

If someone comes to tell me, "I come to work, I come to make myself useful", it is all right. But if someone comes and says, "I have many difficulties outside, I cannot manage to overcome these difficulties, I want to come here because it will help me", I say, "No, no, it will be much more difficult here; your difficulties will increase considerably." And that is what it means, because they are no longer isolated difficulties; they are collective difficulties ....

So when people come and tell me, "I come here for peace, quietness, leisure, to do my yoga", I say, "No, no, no! go away immediately. Somewhere else, you will be much more peaceful anywhere else than here."

If someone comes and says, "Well, here I am, I feel that I should consecrate myself to the divine Work, I am ready to do any work at all that you give me." then I say, "Good, that's all right. If you have goodwill, endurance, and some capacity, it is all right. But to find the Solitude necessary for your inner development it is better to go somewhere alse, anywhere else, but not here."

The Mother

[ The Great Adventure A Diary for All times ]

— "If we allow a falsehood, however small, to express itself through our mouth or our pen, how can we hope to become perfect messengers of Truth? A perfect servant of Truth should abstain even from the slightest inexactitude, exaggeration or deformation."

[ CWM 14 : 202 ] \_\_ The Mother



## ଅରୋଜ୍ଞାନ

# ଧର୍ମୋ ରକ୍ଷତି ଧାର୍ମିକମ୍

### ଗୀତାଞ୍ଜଳି ପାଢୀ

ଅସ୍କିନ୍ କୀବଲେ।କେ ନିଖିଳଃ କୀବଃ ପରମେଶ୍ୱରସ୍ୟ ଅନୁକମ୍ପାଂ ବିନା ସଫଳକାମଂ ନ ଭବିଷ୍ୟତି । ତସ୍ୟାଂ ଭଗବଦନୁକ୍ମାୟାଂ ଧର୍ମଃ ଏବ ମୂଳକାରଣଂ ଧର୍ମଣ୍ଟ ବେଦବିହିତ କର୍ମଜନ୍ୟୋଽଦୃଷ୍ଟି ବିଶେଷଃ । ନିଖିଳ ଧର୍ମଶାସୈଃ ସହ ସର୍ବେ ଏବ ସମ୍ପଦାୟାଃ ସହମତାଃ ଯଦ୍ଧର୍ମଂ ବିନା ଇହ ପରତ୍ର ତ୍ କିମପି ଶ୍ରେୟଃ ସାଧନଂ ନ ବିଦ୍ୟତେ । ଅତଃ ଧର୍ମଃ ଏବ ନରାଣାମ୍ ଐହିକଃ ପାରତ୍ରିକଣ୍ଟ ପରମୋ ବନ୍ଧୁଃ । ତଥା ଚୋକ୍ତମ୍ -

ଏକଏବ ସୁହୃଦ୍ଧର୍ମଃ ନିଧନେଽପ୍ୟନୁଯାତିଯଃ । ଶରୀରେଣ ସମଂନାଶଂ ସର୍ବମନ୍ୟତୁ ଗଚ୍ଛତି ॥

ଅପି ଚ଼ - ଦ୍ରବ୍ୟାଣି ଭୂମୌ ପଶବଣ୍ଟ ଗୋଷେ ଭାର୍ଯ୍ୟା ଗୃହଦ୍ୱାରିଜନାଃ ଶ୍ମଶାନେ ।

ଦେହଃ ଚ଼ିଭାୟାଂ ପରଲୋକ ମାର୍ଗେ କର୍ମାନୁଗୋ ଗଚ୍ଛତି ଜୀବଃ ଏକଃ ।

ବହବଃ ବିବେକମୂଢ଼ାଃ ବିଷୟାରସଲାଳସୟା ଧର୍ମବିରୁଦ୍ଧମାଚ୍ରତ୍ତି ।

ତେ ଖଳୁ ଅସ୍ମିନ୍ ସଂସାରେ ନରକାରାଃ ଶୂଙ୍ଗ ବିହୀନାଃ

ପଶବଃ ଭବନ୍ତି ।

ତଥା ଚ଼ -ଆହାରନିଦ୍ର। ଭୟମୈଥୁନଷ୍ଟ ସାମାନ୍ୟମେତତ୍ ପଶୁଭିନରାଣାମ୍ । ଧର୍ମୋ ହି ତେଷାଂ ବିହିତୋ ବିଶେଷୋଧର୍ମେଣ ହୀନାଃ ପଶ୍ରଭିଃ ସମାନାଃ ॥

ଅଧର୍ମସ୍ୟ ଅଦ୍ଭୂତା ଶକ୍ତିଃ ବିଦ୍ୟତେ । ସର୍ପାଦିବ ପାପିନଃ ଜନାତ୍ସର୍ବେ ବିଭ୍ୟତି । ଉକ୍ତଞ୍ଚ -ସର୍ପ ଦୁର୍ଜନୟୋ ର୍ମଧ୍ୟେ ବରଂ ସର୍ପୋନ ଦୁର୍ଜନଃ । ସର୍ପୋ ଦଶତିକାଳେନ ଦୁର୍ଜନୟୁ ପଦେ ପଦେ ॥

ବିବେକମୂଢ଼ଃ ଧର୍ମବିଗହିତଂ ବିଷୟମୁପଭୁଜ୍ୟ ଚ଼ିରମପାର ଦୁଃଖସାଗରେ ନିମଗ୍ନଃ ସନ୍ ଅକାଳେ ଏବକାଳକବଳିତଃ ଭବତି । ପରନ୍ତୁ ଧର୍ମଃଏବ ପରଲୋକଗମନାବସରେ ନୌ ସ୍ୱରୂପଃ ଭବତି । ଯୁଧ୍ଷିରାଦୟଃ ପାଣ୍ଡବାଃ ଧର୍ମବଳେନେବ ସଶରୀରଂ ସ୍ୱର୍ଗଧାମ ଅଗଚ୍ଛନ୍ । ଅତଃ ସାଧୂକ୍ରମୟି ଯତ୍ -

''ଧର୍ମୋ ରକ୍ଷତି ଧାର୍ମିକମ୍'' ।



\_\_'ନାହ' ବେଦୈର୍ନ ତପସା ନ ବାନେନ ନ ଚ଼େଜ୍ୟୟା । ଶକ୍ୟ ଏବଂବିଧୋ ଦୁଷ୍ଟୁଂ ଦୃଷ୍ଟବାନସି ମାଂ ଯଥା ।'' - (୧୧।୫୩) (ଭଗବଦ୍ଗୀତା) ଅର୍ଥାତ୍:- ମୋର ଏହି ରୂପକୁ ବେଦପାଠ ଦ୍ୱାରା, ତପସ୍ୟା ଦ୍ୱାରା, ଦାନ ଦ୍ୱାରା ଓ ଯଜ୍ଞ ଦ୍ୱାରା ଦର୍ଶନ କରିପାରିବ ନାହିଁ । ଯାହା ଏପରି ଅବୟାରେ ଥାଇ ତମେ ମୋତେ ଦେଖୁପାରିଛ ।

## ଅସ୍ମାକଂ ଜୀବନସ୍ୟ ଲକ୍ଷ୍ୟଂ

**ଇ. ପ୍ରତିମା** ୧୦ମ ଶ୍ରେଣୀ

ଅସ୍ମାକଂ ଜୀବନସ୍ୟ ଲକ୍ଷ୍ୟଂ ସମାୟାନୁସାରେଣ ନାନା ବିଧାନି ରୂପାନି ଧାରୟତି । ଏଷଃ ମନସଃ ଅଣିରତାୟାଃ କାରଣାତ୍ ଲକ୍ଷ୍ୟୋईପି ସ୍ଥିରଃ ନଭବତି । ପରନ୍ତୁ ଜୀବନସ୍ୟ ଲକ୍ଷ୍ୟମ୍ ସର୍ବଦା ଏକଂ ଭବେତ୍ । ଏତସ୍ୟ ଭିନ୍ନତାୟାଃ କାରଣାତ୍ ବୟଂ ସର୍ବେ ଲକ୍ଷ୍ୟ ସ୍ଥଳମ୍ ନ ପ୍ରାପ୍ନୁ ମଃ । ଅସ୍ମାକଂ ଜୀବନସ୍ୟ ଲକ୍ଷ୍ୟ ପ୍ରଥମତଃ ସତ୍ ଚରିତ୍ର ବ ୫ ଃ ଛାତ୍ର ।ଃ ଭୂତ୍ୱ । ଭ ଗ ବ ତ୍ ଅଭିବ୍ୟକ୍ତେଃସେବ । ନିମିଉମ୍ ଚ ସ୍ୱମ୍ ମାତ୍ୟୁ ସମୀପେ ନିଃଶେଷେନ ସମ୍ପ୍ରୟେମ । ନାନା ବିଧାନି କର୍ମାଣି ସେବାମ୍ ଚ ମାତରମ୍ ସମ୍ପ୍ରୟେମ । ଫଳପ୍ରାପ୍ ସ୍ୟାର୍ଥମ୍ କାମଃ ମା କୁର୍ଯ୍ୟାମ । ସମୁଚିତ ସମୟେ ମାତା ଦିବ୍ୟକନନୀ ସାହାଯ୍ୟମ୍ କରିଷ୍ୟତି । ଅସ୍ମାକମ୍ ଜୀବନସ୍ୟ ଲକ୍ଷ୍ୟମ୍ ଭବେତ୍ ପୂର୍ଣ୍ଣତା ପ୍ରାସ୍ୟର୍ଥମ୍ ।

ଅସ୍ମାକମ୍ ଅନେନ ଲକ୍ଷ୍ୟ ସାଧନେନ ଆଳସ୍ୟମ୍, ନିଦ୍ରା, ତନ୍ଦ୍ରା, କ୍ରୋଧଃ, ଈର୍ଷ୍ୟା, ମୋହଃ, ମାୟା, କାମଃ, ଦ୍ୱହଃ, ମନସଃ ଭ୍ରାନ୍ତି ପ୍ରଧାନାଃ ଅନ୍ତରାୟାଃ । ଅସ୍ମାକଂ ମନଃ ତୁ ପଶବଃ ଚେତନାୟାଃ ମାନବ ଚେତନାୟାମ୍ ଅଷ୍ଟି ଅତଃ ପୂର୍ଣ୍ଣ ମାନବତ୍ୱଂ ପ୍ରାପ୍ତିଂନ ଭବତି ତତଃ ବୟଂ ସର୍ବେ ଅସ୍ମାକମ୍ ଇଚ୍ଛାନୁସାରେଣ ପରିଚାଳିତଂ ମା ଭବେମ । ଅସ୍ମାକମ୍ ସର୍ବାଃ ଈପ୍ସିତଃ ସଦ୍ଇଚ୍ଛା ନଭବତି ।

ତତଃ ପ୍ରତିକ୍ଷଣଂ ଷ୍ହା, ସମର୍ପଣମ୍, ଅଭୀସ୍ଥା, ପ୍ରତ୍ୟାଖାନଃ ଚ ଏତାନି ନିରନ୍ତରମ୍ ଅଭ୍ୟାସମ୍ କୃତ୍ୱା ମାତୁଃ ସକାଶମ୍ ପୂର୍ଣ୍ଣତାୟାଃ ପ୍ରାପ୍ତିଃ, ଚୈତ୍ୟସଭାୟାଃ ଆବିଷାରାର୍ଥମ୍ ଚ ଭବେତ୍ ।

ଅସ୍ମାକଂ ଜୀବନସ୍ୟ ଲକ୍ଷ୍ୟଂ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟଂ ଚ କିମ୍ କିମ୍ ?



\_''ଅନ୍ଧଂ ତମଃ ପ୍ରବିଶନ୍ତି ଯେ\$ବିଦ୍ୟାମୁପାସତେ ତତୋ ଭୂୟ ଇବ ତମୋ ଯ ଉ ବିଦ୍ୟାୟାଂରତାଃ ।'' ।୯।

ଅର୍ଥାତ୍:- ଯେଉଁମାନେ ଅଜ୍ଞାନର (ଅବିଦ୍ୟା) ପଥକୁ ଅନୁସରଣ କରନ୍ତି, ସେମାନେ ଘୋର ଅନ୍ଧକାରରେ ନିମଗ୍ନ ହୁଅନ୍ତି । ଯେଉଁମାନେ ଯଥାର୍ଥ ଜ୍ଞାନପ୍ରାପ୍ତ ନହୋଇ ଜ୍ଞାନମାର୍ଗ କେବଳ ଅନୁସରଣ କରୁଛନ୍ତି ବୋଲି ମନେ କରନ୍ତି ସେମାନେ ଅଧିକ ଅନ୍ଧକାରରେ ନିମଗୁ ହୁଅନ୍ତି ।

\_ ଈଶୋପନିଷଦ

# ଗୁରୁଭକ୍ତିଃ

#### ଇ. ଲକ୍ଷ୍ମୀନାରାୟଣ

୯ମ ଶ୍ରେଣୀ

ଗୁରୁଶବ୍ଦସ୍ୟାର୍ଥଃ ''ଗୁଣାତୀତଃ ରୂପାତୀତଃ ପୁରୁଷଃ ଭବତି ।'' ବିଦ୍ୱାଂସଃ ଗୁରୁଂ ଭଗବତଃ ବିଷୋଃ ସାକାର ମୂର୍ତ୍ତିରୂପେଣ କଳ୍ପୟନ୍ତି । ଗୁରୁଃ ଏବ ଜ୍ଞାନାଲୋକ ପ୍ରଦାନେନ ସର୍ବେଷାଂ ହୃଦ୍ୟାତ୍ ଅଜ୍ଞାନତମଃ ବିନାଶୟତି । ଛାତ୍ରସ୍ୟ ପଥ ପ୍ରଦର୍ଶକଃ ଗୁରୁରେବ ଭବତି । ନ କେବଳମସୌ ଜ୍ଞାନଦାତା, ଅପିତୃ ସଦାଚାର୍ସ୍ୟ ଚ୍ଦାତା ଭବତି । ଗୁରୁଂ ବିନା ଶିଷ୍ୟସ୍ୟ ଜ୍ଞାନ କୁସୁମଂ ବିକାଶୟିତ୍ରଂ କୋବା ସମର୍ଥଃ ସ୍ୟାତ୍ ? ନିର୍ଗୁଣମ୍ ଅରୂପଂ ବ୍ରହ୍ମ କେବଳଂ ସାକ୍ଷଭୂତଂ ତିଷ୍ପତି, ପରନ୍ତୁ ଗୁରୁରେବ ସଗୁଣଃ ସାକାରମୂର୍ତ୍ତିଃ ଭବତି । ଅତଃ କଗତ୍ଗୁରୁଃ ଶଙ୍କରାଚାର୍ଯ୍ୟଃ ଅକଥ୍ୟତ୍ -

''ଗୁରୁର୍ବହ୍ମା ଗୁରୁର୍ବିଷ୍ତୁଃ ଗୁରୁର୍ଦେବୋ ମହେଶ୍ୱରଃ । ଗୁରୁସାକ୍ଷାପ୍ରଂବ୍ରହ୍ମ ତସ୍ମୈ ଶ୍ରୀ ଗୁରବେ ନମଃ ।''

ଉକ୍ତଞ୍ଚ -

''ଅଜ୍ଞାନ ତିମିରାନ୍ଧସ୍ୟ ଜ୍ଞାନାଞ୍ଜନଶଳାକୟା । ଚକ୍ଷୁରୁଦ୍ଜିଳିତଂ ଯେନ ତସ୍ମୈଶ୍ରୀ ଗୁରବେ ନମଃ ।''

ଗୁରୁରେବ ଅସ୍ମାକମ୍ ଆରାଧ୍ୟ ଦେବୋ ଭବତି । ସଃ ଅସ୍ନାକଂ ହୃଦୟାତ୍ ଅଜ୍ଞାନାନ୍ଧକାରଂ ଦୂରୀକୃତ୍ୟ ଜ୍ଞାନାଲୋକଂ ପ୍ରକ୍ୱାଳୟତି । ପ୍ରାଚୀନ ଯୁଗେ ଶିଷ୍ୟାଃ ଗୁରୁକୁଳେ ସ୍ଥିତ୍ୱା ବିଦ୍ୟାଧ୍ୟୟନମକୁର୍ବନ୍ । ଶିକ୍ଷା ଗ୍ରହଣାନନ୍ତରଂ ଗୁରୋରାଶୀର୍ବାଦଂ ଗୃହୀତ୍ୱା ସ୍ୱସ୍ପଗୃହଂ ପ୍ରତ୍ୟାଗଚ୍ଛନ୍ । ଉପମନ୍ୟୁ-ଏକଲବ୍ୟ-ଆରୁଣି ପ୍ରଭୃତୟଃ ଆଦର୍ଶ ଗୁରୁଭକ୍ତିଂ ପ୍ରଦର୍ଶ୍ୟ ଅଧୁନାପି କନମାନସେ ଜୀବନ୍ତଃ ଇବ ପ୍ରତିଭାନ୍ତି । ଗୁରୁରୂପଂ ଭାୟରଂ ବିନା ଛାତ୍ରସ୍ୟ ଜ୍ଞାନ ବିକାଶୟିତ୍ୟଂ କଃ କ୍ଷମଃ ସ୍ୟାତ୍ ? ଗୁରୁଃ ସାକ୍ଷାତ୍ଜ୍ଞାନମୟଃ ପ୍ରଦୀପୋ ଭବତି । ଅତଃ ଅଧୁନାପି ଗୁରବଃ ସେବା ମନୋଭାବେନ ଶିକ୍ଷାଦାନଂ କରଣୀୟମ୍ । ଯେନ ସମାଳେ ଗୁରୁଣାଂ ପ୍ରତିଷ୍ଠା ବର୍ଦ୍ଧିଷ୍ୟନ୍ତେ ।



\_''ବାୟୁର ନିଳମମୃତମଥେବଂ ଭସ୍ମାନ୍ତଂ ଶରୀରମ୍ ଓଁ କ୍ରତୋ ସ୍ମର କୃତଂସ୍ମର କ୍ରତୋସ୍ମର କୃତଂସ୍ମର ।'' ।୧୭।

ଅର୍ଥାତ୍:- ଶରୀରସ୍ଥିତ ପ୍ରାଣବାୟୁ ରୂପୀ ଅନ୍ତରାତ୍ସା ଅମର ଅଟନ୍ତି । ଶରୀର ବିନଷ୍ଟ ହୋଇ ଭସ୍ମରେ ପରିଶତ ହୁଏ । ଓଁ, ସତ୍ୟକୁ (କ୍ରତୁ) ସ୍ମରଣ କର, କର୍ମ (କ୍ରତୁ)କୁ ସ୍ମରଣ କର । ଓଁ, ସତ୍ୟକୁ ସ୍ମରଣ କର, କର୍ମ କୁ ସ୍ମରଣ କର ।

(ଈଶୋପନିଷଦ୍)

# ପରିବେଶୋ ହି ଜୀବନମ୍

**ପି. ବଳରାମ** ୮ମ ଶ୍ରେଣୀ

ମାନବଃ ସାମାଜିକଃ ପ୍ରାଣୀ । ସଃ ସମାଜେ ଜାୟତେ, ସାମାଜିକ-ପରିବେଶେ ବର୍ଦ୍ଧତେ ଚ୍ । ସ୍ୱସ୍ୟ ଅଭିବୃଦ୍ଧୟେ ଖାଦ୍ୟଂ, ପାନୀୟଂ, ପରିଧେୟଣ ସଂଗୃହଣାତି । ସମାଜେ ଆମ୍ନଃ ପିତାମାତା ଗୁରୁଜନେଭ୍ୟଷ୍ଟ ଜୀବନ ଧାରଣସ୍ୟ କଳାଂ ଶିକ୍ଷତି । ବାଲ୍ୟ- କୌମାର-ଯୌବନଂ ଚାଡିକ୍ରମ୍ୟ ବାର୍ଦ୍ଧକ୍ୟେ ଉପନୀତଃ ସନ୍ ମୃତ୍ୟୁମ୍ ଆଲିଙ୍ଗତି । ଜୀବନକାଳ ମନ୍ତରା ତସ୍ୟ ବିକାଶାୟ ସାମାଜିକ ପରିବେଶଃ ଯଥା ଅପରିହାର୍ଯ୍ୟଃ ତଥିବ ପ୍ରାକୃତିକ ପରିବେଶାଽପି ନିର୍ଭରଶୀଳଃ ଭବତି, ତସ୍ୟ ଜୀବନ ଧାରଣସ୍ୟ ପ୍ରାଥମିକୋପାଦାନଂ ବାୟୁଜଳୋତ୍ତାପାଦି ପ୍ରାକୃତିକ ପରିବେଶାତ୍ ଲଭ୍ୟତେ । ମୁକ୍ତଃ ବାୟୃଃ ନିର୍ମଳଂ ଜଳମ୍, ଉଜ୍ଜଳାଲୋକଣ୍ଟ ମାନବଜୀବନମ୍ ଋଦ୍ଦିମତ୍ କୁର୍ବନ୍ତି । ପରନ୍ତୁ ପରିତାପସ୍ୟ ବିଷୟୋ\$ୟଂ ଯଦ୍ ମାନବ ସଭ୍ୟତା ବିକାଶେନ ସହ ପ୍ରାକୃତିକପରିବେଶଃ ଧୃୟଃ ଭବତି । ଫଳତଃ ପରିବେଶ ଦୃଷିତତ୍ୱାତ୍ ଜୀବନଞ୍ଚ ଦୁର୍ବହଂ ଭବତି ।

ପରି ବେଶଦୃଷି ତସ୍ୟ ବହୁ ବିଧ କାରଣାତ୍ ସଭ୍ୟତାୟାଃ ବିକାଶଃ ପ୍ରଧାନଂ କାରଣଂ ଭବତି । ସାମ୍ପ୍ରତଂ ସଭ୍ୟଃ ମାନବଃ ସ୍ୱସ୍ୟ ବୃଦ୍ଧିବଳେନ ପ୍ରକୃତିମପି ବିଜେତୁ ମିଚ୍ଛତି । ଜଳସ୍ଥଳାକାଶାଣ୍ଟ ତସ୍ୟ କୃତେ ଦୁର୍ଗମାଃ ନ ଭବତି । ପରନ୍ଧୁ ଏଷା ଉନ୍ନତିରେବ ତସ୍ୟ ଅଧୋଗତେଃ କାରଣଂ ଭବତି । ମନୁଷ୍ୟଜାତେଃ ଉନ୍ନତୟେ ପରିବେଶ ସ୍ୱରକ୍ଷା ଏବ ପ୍ରଧାନ କର୍ତ୍ତବ୍ୟା । ଯଥା ଅସ୍ତ୍ରାକଂ ଗୃହସ୍ୟ, ସମାଳସ୍ୟ, ଦେଶସ୍ୟ, ପୃଥିବ୍ୟାଣ୍ଟ ପରିବେଶସୁରକ୍ଷା ସ୍ୟାତ୍, ତଥା ଯତ୍ନଃ ବିଧେୟଃ । ଅଧୁନା ଦେଶେ ଜନସଂଖ୍ୟା ବୃଦ୍ଧିତ୍ୱାତ୍ ଅଧିକଶସ୍ୟୋତ୍ପାଦନାର୍ଥଂ ଜୈବିକ ରାସାୟନିକ ସାରସ୍ୟ କୀଟନାଶକୌଷଧସ୍ୟ ଚ୍ ପ୍ରୟୋଗଃ ଭବତି । ଶିଳ୍ପାଗାରସ୍ଥାପନାୟ ବିୟୀର୍ଣ୍ଣଭୂମେଃ ଆବଶ୍ୟକତ୍ୱାତ୍ ବନସ୍ଥାଃ ବୃକ୍ଷାଃ ଚ୍ଛିଦ୍ୟନ୍ତେ । ତେନ ଭୂପୃଷ ଜଳୟରସ୍ୟ ହ୍ରାସଃ ଭବତି । ଯଥାକାଳଂ ବୃଷ୍ଟେରଭାବାତ୍ ଶସ୍ୟାନି ନୋପ୍ଦ୍ୟନ୍ତେ । ବନକ୍ଷୟାତ୍ ବନ୍ୟପ୍ରାଣିନଃ ଶ୍ୱନ୍ୟାଃ ଭବନ୍ତି । ଏତେନ ସୂଚ୍ୟତେ ଯତ୍ତ, ଏକଦା ଭୃପୃଷ୍ଠାତ୍ ପ୍ରାଣିଜଗତ୍ ବିଲୁପ୍ତଂ ସ୍ୟାତ୍ । ଅପିଚ୍ ବନକ୍ଷୟାତ୍ ବନ୍ୟପ୍ରାଣିନଃ ଗ୍ରାମେନଗରେ ଚ୍ ପ୍ରବିଶ୍ୟଶସ୍ୟହାନିଃ କୁର୍ବନ୍ତି । ତେ ନଗରମ୍ ପ୍ରବିଶ୍ୟ ମୃତାହତାଃ ଭବନ୍ତି । ଅତଃ ଅସ୍ଥାକଂ ସର୍ବକାରଃ ବନ୍ୟପ୍ରାଣିନାଂ ସ୍ୱରକ୍ଷାର୍ଥଂ ନାନା ବିଧାନି ଉପାୟାନି କରୋତି । ବୃକ୍ଷରୋପଶାର୍ଥଂ ବିବିଧାନ୍ ପ୍ରଯତ୍ନାନ୍ କରୋତି । ଏତେନ ଅରଣ୍ୟ ସମ୍ପଦଃ ସୁରକ୍ଷା ସ୍ୟାତ୍ । ପ୍ରଧାନମନ୍ତୀ ନରେନ୍ଦ୍ର ମୋଦିନା ମହୋଦୟେନ ସ୍ୱଚ୍ଛ ଭାରତ ଅଭିଯାନଂ ଇତି ସମଗ୍ରେ ଭାରତବର୍ଷେ ପ୍ରଚ଼ଳିତଃ ଭବତି । ଏତଦର୍ଥମ୍ ସମଗ୍ର ଭାରତ ବର୍ଷସ୍ୟ ପ୍ରତି ରାଜ୍ୟେ ଜିଲ୍ଲାୟାମ୍ ଚ୍ ପ୍ରଯତ୍ନାନି କୁର୍ବନ୍ତି । ଏତେନ ପରିବେଶଃ ସୁରକ୍ଷିତଃ ଭବେତ୍ । ବିଧାତ୍ରା ସୃଷ୍ଟ ପ୍ରାଣିଜଗତ୍ ସୁସ୍ଥଂ ନିରାମୟଣ୍ଟ ସ୍ୟାତ୍ । ସର୍ବେ ଭବନ୍ତ ସୁଖିନଃ ସର୍ବେ ସନ୍ତୁ ନିରାମୟାଃ ।

ସବେ ଭବନ୍ତୁ ସୁଖିନଃ ସବେ ସନ୍ତୁ ନରାମୟାଃ । ସର୍ବେ ଭଦ୍ରାଣି ପଶ୍ୟନ୍ତୁ ମା କଣ୍ଟିଦ୍ ଦୁଃଖମାପ୍କୁୟାତ୍ ।



# ଶୃଙ୍ଖଳା

#### **ଇ. ସୁଜିତ୍ କୁମାର** ୮ମ ଶ୍ରେଣୀ

ଅସ୍ମିନ୍ ଜଗତି ସର୍ବେଷାଂ ପଶୁପକ୍ଷି ମନୁଷ୍ୟା ଦୀନାଂ ଗୁଣାଃ ଏବ ଉକ୍ଷିସାଧକାଃ ଭବତି । ତେଷୁ ଶୃଙ୍ଖଳା ଏବ ଏକା ସଦ୍ଗୁଣା ଭବତି । କାଳିଦାସାଦୟଃ କବୟଃ ହ୍ଦୟାଗ୍ରାହିରଚନା ନୈପୁଶ୍ୟେନ କବିଷୁ ଅଗ୍ରଗଣ୍ୟାଃ ସନ୍ତଃ ଅଦ୍ୟାପି ଜୀବନ୍ତଃ ଇବ ପ୍ରତିଭାନ୍ତି । ଧର୍ମାବତାରଃ ଯୁଧ୍ଷିରଃ ସକଳ ସଦ୍ଗୁଣୈରଳଂକୃତ ତ୍ୱାତ୍ ସ୍ୱର୍ଗମଗଚ୍ଛତ୍ । ଦାନବୀର ହରିଣ୍ଟନ୍ଦ୍ରଃ ଦାନଶୀଳତା ଗୁଣମଣ୍ଡିତଃ ଅଦ୍ୟାପି ଜନମାନସେ ଜୀବତି ଏବ । ମାନବେତର ପଶୁପକ୍ଷିଣଃ ଏବ ସୁମଧୁରକୃଜନେନ ସର୍ବାନ୍ ଆନନ୍ଦୟତି । ତଥିବେ ଛାତ୍ରଃ ଅପି ସ୍ୱସୁଗୁଣିଃ ଶୂଙ୍ଖଳାଭିଃ ସର୍ବାନ୍ ଆନନ୍ଦୟତି । ବିଦ୍ୟାଳୟେ ଛାତ୍ରଃ ସଦ୍ଗୁଣାଳଂକୃତଃ ସନ୍ ସର୍ବେଷାଂ ଶିଷ୍ୟବର୍ଗାଣାଂ ପ୍ରିୟପାତ୍ରଂ ଭବତି । ଗୁରୁଜନାନାମ୍ ଆଶୀର୍ବାଦେନ ଅସୌ କ୍ରମଶଃ ଉନ୍ନତି ସୋପାନମ୍ ଆରୁହ୍ୟ ଉତ୍ତର ଜୀବନଂ ମଧୁମୟଂ ବିଦଧାତି । ସର୍ବତ୍ର ସଦ୍ଗୁଣ ସମ୍ପନ୍ନାନାଂ ସମାଦରଃ ଜାୟତେ । ତେନ ସବି ଏବ ଆତ୍ପୀୟତ୍ୱଂ ପ୍ରାପ୍ନବନ୍ତି ।

ବୃଦ୍ଧିଃ, ବିବେକଃ ଜ୍ଞାନମିବ ଚ ଶୃଙ୍ଖଳା ଏକା ଉଭମା ସଦ୍ଗୁଣା । ବ୍ୟବହାରେ କାର୍ଯ୍ୟଧାରାୟାଂ ଚ ଶୃଙ୍ଖଳା ଜ୍ଞାନମ୍ ଅପରିହାର୍ଯ୍ୟଂ ଭବତି ତତଃ ବାଲ୍ୟାଦାରଭ୍ୟ ମାନବଶିଶୁଃ ଶୃଙ୍ଖଳାୟାଃ ଅଭ୍ୟାସମ୍ କରୋତି । ଶୃଙ୍ଖଳାବଦ୍ଧଃ ଛାତ୍ରସ୍ୟ ଜୀବନାତ୍ ଅମୃତସ୍ୟ ସନ୍ଧାନମ୍ ପ୍ରାପ୍ନୋତି । ଯଥା ମଧୁମକ୍ଷିକା ମଧୁମ୍ ସଞ୍ଚନୋତି ତଥା ଛାତ୍ରାଃ ଶୃଙ୍ଖଳିତ ରୂପେଣ ସ୍ୱସ୍ୱ ଜ୍ଞାନାର୍ଜନମ୍ କୁର୍ବତ୍ତି । ବିଦ୍ୟାଭ୍ୟାସେନ ଶୃଙ୍ଖଳାୟାଃ ରକ୍ଷଣଂ କୃତ୍ୱା ଛାତ୍ରାଃ କୃତିତ୍ୱେନ ସହ ଉତ୍ତୀର୍ଣ୍ଣାଃ ଭବତ୍ତି । ଜୀବନ କ୍ଷେତ୍ରେ ଶୃଙ୍ଖଳାୟାଃ ନିତ୍ୟଂ ପ୍ରଭୂତଂ ପ୍ରୟୋଜନୀୟତା ଅଣ୍ଡି । ବ୍ୟକ୍ତିଗତଃ ସାମାଜିକଃ ସମୃଦ୍ଧେଃ ଶୃଙ୍ଖଳା ଜ୍ଞାନମ୍ ଅପରିହାର୍ଯ୍ୟମ୍ ଭବତି । ବାଲ୍ୟାଦାର ଭ୍ୟ ଶୃଙ୍ଖଳା ଜ୍ଞାନସ୍ୟ ଅତୀବ ପ୍ରୟୋଜନୀୟତା ଅଣ୍ଡି । ଶୃଙ୍ଖଳାୟାଃ ଅର୍ଥଃ ଏବ ଆମ୍ସଂଯମଃ । ଜୀବନ ମାର୍ଗେ ପ୍ରତିକ୍ଷେତ୍ରେ ଶୃଙ୍ଖଳା ଅପରିହାର୍ଯ୍ୟା । କ୍ରୀଡ଼ାକ୍ଷେତ୍ରେ ଅପି ଶୃଙ୍ଖଳା ଜ୍ଞାନଂ ଅପରହାର୍ଯ୍ୟଂ ଭବତି ।

ସାମାଜିକ ଜୀବନସ୍ୟ ସର୍ବ ବିଭାଗସ୍ୟ ମୂଳମ୍ ଶୃଙ୍ଖଳା ଏବ । ଆମ୍ପରଠନ ନିମିଉମ୍ ଶୃଙ୍ଖଳା ନିତାନ୍ତ ଅପରି ହାର୍ଯ୍ୟା । ଆମ୍ପ୍ର ଭୂତ୍ୱ ମ୍ପ୍ରାପ୍ତ୍ୟର୍ଥ ମ୍ ଆମ୍ସଂଯମଃ ତଥା ଶୃଙ୍ଖଳା ଜ୍ଞାନମ୍ ଅପରିହାର୍ଯ୍ୟମ୍ । ସତ୍ ସ୍ୱଭାବ ସମ୍ପନ୍ଧଃ ସୁଛାତ୍ରଃ ଏବ ଭଗବତଃ ଅନୁକମ୍ପାଂ ଲଭ୍ତେ ।



\_''ଈଶାବାସ୍ୟମିଦଂ ସର୍ବ ଯତ୍ କିଞ୍ଚ ଜଗତ୍ୟାଂ ଜଗତ୍ ତେନ ତ୍ୟକ୍ତେନ ଭୂଞ୍ଜିଥା ମା ଗୂଧଃ କସ୍ୟସ୍ୱିଦ୍ଧନମ୍ ।'' ।୧। [ ଈଶୋପନିଷଦ ]

# ଅସ୍ମାକଂ ବିଦ୍ୟାଳୟଃ

### କି. ସତ୍ୟନାରାୟଣ

୮ମ ଶ୍ରେଣୀ

ଅସ୍ମାକଂ ବିଦ୍ୟାଳୟସ୍ୟ ନାମ ଶ୍ରୀମାତଃ ଆଦର୍ଶଃ ପୂର୍ଣ୍ଣାଙ୍ଗ ଶିକ୍ଷାକେନ୍ଦ୍ରଃ । ଅୟଂ ବିଦ୍ୟାଳୟଃ ନତୁ କେବଳଂ ଶିକ୍ଷାକେନ୍ଦ୍ରଃ ଅପିତୁ ଆଶ୍ରମଃ । ଅୟଂ କୁକୁଡ଼ାଖଣ୍ଡ ଗ୍ରାମ ପଞ୍ଚାୟତାନ୍ତର୍ଗତସ୍ୟ ଶ୍ରୀରାମଚନ୍ଦ୍ରପୁର ଗ୍ରାମେ ଅବସ୍ଥିତଃ । ଶ୍ରୀମାତୁଃ ନାମାନୁସାରେଶ ଅସ୍ୟ ନାମକରଣଂ ଭବତି । ସମଗ୍ର ଓଡ଼ିଶା ରାଜ୍ୟେ ଷଡ଼ ଶତାଧିକ ଏକମ୍ ବିଦ୍ୟାଳୟାଃ ବର୍ତ୍ତରେ । ଅୟଂ ନତୁ କେବଳମ୍ ଶିକ୍ଷାକେନ୍ଦ୍ରଃ ଅପିତୁ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ କ୍ଷେତ୍ରୋईପି । ଅସ୍ମାକଂ ବିଦ୍ୟାଳୟଂ ନିକ୍ଷାଏକଂ ମନ୍ଦିରଂ ଅପି ଅସ୍ତି । ବିଦ୍ୟାଳୟ ପରିସରେ ମହତ୍ କ୍ରୀଡ଼ାପ୍ରାନ୍ତର ମପି ଅସ୍ତି । ବିଦ୍ୟାଳୟ ପରିସରେ ମହତ୍ କ୍ରୀଡ଼ାପ୍ରାନ୍ତର ମପି ଅସ୍ତି । ତତ୍ର ଅବକାଶେ ଛାତ୍ରାଃ କନ୍ଦୁକେନ କ୍ରୀଡ଼ନ୍ତି । କେଚିତ୍ ବା କ୍ରିକେଟ କ୍ରୀଡ଼ା ମପି କୁର୍ବନ୍ତି ।

ଅସ୍ମାକଂ ଶିକ୍ଷାକେନ୍ଦ୍ରଃ ଅତୀବ ସୁନ୍ଦରଃ ଧବଳିତାଃ ସନ୍ତଃ ଦୂରାତ୍ ମନଃ ହରନ୍ତି । ଦୂର ଗ୍ରାମେଭ୍ୟଃ ସମାଗତ୍ୟ ଦ୍ୱେ ଶତେ ବିଦ୍ୟାର୍ଥ୍ନା ଅତ୍ର ବିଦ୍ୟାଧ୍ୟୟନଂ କୁର୍ବନ୍ତି । ପ୍ରତିଦିନଂ ପରିବର୍ତ୍ତିତ ପାଠ୍ୟକ୍ରମାନୁସାରେଣ ସଂସ୍କୃତ-ସାହିତ୍ୟ-ଗଣିତ-ବିଜ୍ଞାନ-ଆଙ୍ଗ୍ଲୋଭାଷା ଚ୍ ଅଧ୍ୟାପିତାଃ ଭବନ୍ତି । ବିଦ୍ୟାଳୟେ ଚତୁର୍ଦ୍ଦଶ ଶିକ୍ଷକାଃ ଦ୍ୱୌ ସାହାଯ୍ୟକାରିଶୌ ଚ ନିଯୁକ୍ତାଃ । ଅସ୍ମାକଂ ଅନୁଷ୍ଠାନସ୍ୟ ଶିକ୍ଷାଦାନ-ପ୍ରଣାଳୀ ଆଦର୍ଶ ଛାନୀୟା । ପ୍ରତିଦିନଂ ବିଦ୍ୟାଭ୍ୟାସେନ ସହ ଶରୀର କର୍ମ ଅପି ଭବତି । ସପ୍ତାହସ୍ୟ ଶନିବାସରେ ଛାତ୍ରାଣାଂ ମଧ୍ୟେ ଶ୍ଳୋକାନ୍ତ-ସଙ୍ଗୀତ-ବକ୍ତୃତାଦୀନାଂଚ ପ୍ରତିଯୋଗିତା ଅନୁଷ୍ଠୀୟତେ । ପାଠଚକ୍ରେ ଆଧ୍ୟାତ୍ୟିକ, ନୈତିକ ଶିକ୍ଷାୟାଃ ବିଷୟଃ ଅପି ପଠ୍ୟତେ ।

ବହବଃ ଛାତ୍ରାଃ ଅତ୍ର ବିଦ୍ୟାଳୟାତ୍ ସମୁରୀର୍ଣ୍ତାଃ

ବିଭିନେଷୁ ଶିକ୍ଷା କ୍ଷେତ୍ରେଷୁ ନିଯୁକ୍ତାଃ ଅନୁଷାନସ୍ୟ ଗୌରବଂ ବର୍ଦ୍ଧୟନ୍ତି । ବିଦ୍ୟାଳୟେ ଏକଃ ପାଠାଗାରଃ ବିରାଜତେ । ତତ୍ ବିଭିନ୍ନ ଭାଷାଣାଂ ପ୍ୟକାନି ବିରାଜତ୍ତେ । ତତ୍ର ଦିବ୍ୟଜନନୀ ଶ୍ରୀମାତା ପରମ ପ୍ରଭୁ ଶୀଅରବିନ୍ଦୟୋଃ ଦିବ୍ୟଜୀବନୀ ପୃଞ୍ଚକାନି, ସାବିତ୍ୟ, ଦିବ୍ୟଜୀବନମ୍ ଏତାନି ପୁଞ୍ଚକାନି ଚାପି ବିରାଜନ୍ତେ । ଯେଷାଂ ପଠନେନ ଛାଡ଼ାଣାମ୍ ଉତ୍ତମ ଚରିତ୍ ଗଠନଂ ଭବତି । କାର୍ଯ୍ୟାଳୟେଷୁ ମହାପୁରୁଷାଣାମ୍ ପ୍ରତିକୃତି ଫଳକାନି ନୀତିଶ୍ଲୋକ ଫଳକାନି ଚ ମାତ୍ପେମିଣାମ୍ ମନଃ ରଞ୍ଜୟନ୍ତି । ବିଦ୍ୟାଳୟସ୍ୟ ଛାତ୍ୱାଃ ପରିଶ୍ୱମିଶଃ, ଅୟଂ ବିଦ୍ୟାଳୟଃ ଛାଡ଼ାଣାଂ କାୟିକ ବାଚିକ-ମାନସିକ କମିଣାମ୍ ଅଭିବୃଦ୍ଧୟେ ଭବତି । ଅତ୍ ସମୁଭୀଐାଃ ବିଦ୍ୟାର୍ଥ୍ନଃ ନୃନମ୍ ଆଦର୍ଶ ଜୀବନଂ ଦିବ୍ୟଜୀବନମ୍ ଯାପୟିଷ୍ୟନ୍ତି । ଅତ୍ରାପି ଯୋଗ ସମ୍ଦନ୍ଧୀୟ ନିନାବିଧାଃ ଶିକ୍ଷାଃ ପ୍ରଦୀୟତେ । ଯେନ ଛାତ୍ୱାଣାଂ ମାନସିକ ଶାରୀରିକ ଅଭିବୃଦ୍ଧୟେ ତଥା ଜ୍ଞାନ ଅଭିବୃଦ୍ଧୟେ ଅପି ନାନାବିଧାଃ ଶିକ୍ଷା ଅଧୀୟନ୍ତେ । ନତୁ କେବଳମ୍ ଅୟଂ ବିଦ୍ୟାଳୟଃ ଏକଃ ଶିକ୍ଷାକେନ୍ଦ୍ର ଅପି ତ୍ ଏକଃ ଯୋଗକ୍ଷେତ୍ଃ । ଅତ୍ ପରମ ପ୍ରଭୁ ଶୀଅରବିନ୍ଦସ୍ୟ ଦେହାଂଶ ମନ୍ଦିରମ୍ ଅଞି । ଏକଂ ଧ୍ୟାନଗୃହମ୍ ଅପି ଅଷି । ତତ୍ର ସର୍ବେ ଏକତ୍ର ଭୃତ୍ୱା ଧାନମ୍ କୁର୍ବନ୍ତି । ପାଚୀନ ଗୁରୁକୁଳ ପରମ୍ପରାୟାଃ ପବିତ୍ୱ ବାତାବରଣଂ ଅତ୍ର ଅନୁଭୃୟତେ । ଛାତ୍ରାଣାମ୍ ବେଦ, ମନ୍ତ୍ର ପାଠେନ ସମଗ୍ରଃ ଆଶ୍ରମ ପରିବେଶଃ ଅନୁରଣିତଃ ଭବତି । ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବତ୍ଗୀତାୟାଃ ପଠନ ପାଠନଂ ଚ ଭବତି । ପବିତ୍ୱ ବାତାବରଣେ ସ୍ଥିତ୍ୱା ଅୟଂ ଆଶ୍ୱମଃ ଜନାନାଂ

# ବିଦ୍ୟା ଦଦାତି ବିନୟମ୍

### ଆଦିତ୍ୟ ରାଜ୍ ପାଢ଼ୀ

୭ମ ଶ୍ରେଶୀ

ବିଦ୍ୟା ହି ଜ୍ଞାନ ବିଶେଷ ରୂପା । ସା ଚ଼ ଶାସ୍ତବିଦ୍ୟା ଶସ୍ତ ବିଦ୍ୟତି ପ୍ରଥମତଃ ଦ୍ୱିବିଧା । ବିଦ୍ୟା ନାମ ମାନବାନାମ୍ ଏକମମୂଲ୍ୟଂ ମହାଧନମ୍ । ଯତ୍ ତୟରୈରପି ନାପହର୍ତ୍ତ୍ୱ ଶକ୍ୟତେ, ଜ୍ଞାନିନଣ୍ଟ ଯତ୍ ବିଭକ୍ୟ ପରିଗ୍ରହୀତ୍ୱଂ ଭାଗହରାଃ ନ ଭବନ୍ତି । ରନ୍।ଦୀନାଂ ବିନିମୟେ ନାପି ଯତ୍ ଅଧିଗନ୍ତ୍ୱଂ ନ ଶକ୍ୟତେ, ଯଥେଚ୍ଛ ବ୍ୟୟେ ନାପି ଯଦଶୁ ମାତ୍ରମପତ୍ୟଂ ନୋପୟାତି, ନିତରାଂ ଉପତ୍ୟ ମେବ ଭବତି । ଯଦେବ ତ୍ତୁର୍ବର୍ଗ ଫଳ ସିଦ୍ଧେ ସାଧକତମଂ ତସ୍ମାତ୍ ପ୍ରିୟତରଂ ପୁନଃ କିଂ ନାମ ବୟୁକଗତି ଅଧି ? ବିଦ୍ୟାର୍କନେନ ମନୁଷ୍ୟାଣାଂ ହୃଦ୍ୟାତ୍ କୁସଂୟାର ରୂପଃ ଅନ୍ଧକାରଃ ଦୂରୀ ଭବତି । ଇୟମେବ ଧୈର୍ଯ୍ୟ-ବିନୟ-କ୍ଷମା-ଶିଷ୍ଟତା ପ୍ରଭୃତୀନାଂ ଗୁଣାନାଂ ପ୍ରସବିନୀ ଭବତି ।

ବିଦ୍ୟାହୀନଃ ନରଃ ପଶୁନା ସହ ସମାନଃ । ବିଦ୍ୟାବଳେନ ମନୁଷ୍ୟାଣାମ୍ ବିନୟ ଗୁଣଃ ବର୍ଦ୍ଧତ୍ତେ । ତେନ ସଃ ସର୍ବତ୍ର ପୂକିତଃ ଭବତି । ଅତଃ କଥିତମ୍ ଅସ୍ତି -ବିଦ୍ୟା ଦଦାତି ବିନୟମ୍ ବିନୟାଦ୍ ୟାତି ପାତ୍ରତାମ୍ । ପାତ୍ରତ୍ୱାଦ୍ ଧନମାପ୍ନୋତି ଧନାଦ୍ ଧର୍ମଃ ତତଃ ସୁଖମ୍ ॥

ଉକ୍ତଞ୍ଚ -

ବିଦ୍ୟା ନୀତିକାରୀ ଜଗତ୍ବଶକାରୀ ବିଦ୍ୟା ବିଶାଳଂ ଯଶଃ ବିଦ୍ୟା ବନ୍ଧୁରସୌ ବିଦେଶଗମନେ ବିଦ୍ୟାପରଂ ସୟଳମ୍ । ବିଦ୍ୟାନାମ ନରସ୍ୟ ରୂପମଧିକଂ ବିଦ୍ୟା ଚ଼ ରନ୍ଂ ମହତ୍ ବିଦ୍ୟାଗୌରବ କାରଣଂ ତ୍ରିଭୁବନେ ବିଦ୍ୟାବିହୀନଃ ପଶୁଃ । ଅତଏବ ''ବିଦ୍ୟା ଦଦାତି ବିନୟମ୍'' ଇତ୍ୟକ୍ତିଃ ସତ୍ୟା ।



— ''ତସ୍ମାତ୍ଦେବା ବହୁଧା ସମ୍ପ୍ରସ୍ତା ସାଧା ମନୁଷ୍ୟାଃ ପଶବୋ ବୟାଂସି ପ୍ରାଶପାନୌ ବ୍ରୀହିଯବୌ, ତପଣ୍ଟ ଶ୍ରଦ୍ଧା ସତଂ ବ୍ରହ୍ମତ୍ର୍ଯ୍ୟ ବିଧିଣ୍ଟ ।'' ।୭। - (ମୁଷ୍ଟକ ଉପନିଷଦ, ତୃତୀୟ ଭାଗ, ପ୍ରଥମ ଅଧ୍ୟାୟ)

ଅର୍ଥାତ୍:- ତାହାଙ୍କଠାରୁ ସମୟ ଦେବଗଣ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଛନ୍ତି । ତାଙ୍କରିଠାରୁ ମଧ୍ୟ ସାଧ୍ୟଗଣ, ମନୁଷ୍ୟଗଣ, ପଶୁ, ପକ୍ଷୀ, ପ୍ରାଣ ଓ ଅପାନ, ବାୟୁ, ଧାନ୍ୟ ଓ ଯବ, ତପ, ଶ୍ରଦ୍ଧା, ସତ୍ୟ, ବ୍ରହ୍ମତ୍ରର୍ଯ୍ୟ, ବିଧି ମାନ ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଛନ୍ତି ।

# ସ୍ୱଭାବଃ ପରମୋ ଗୁଣଃ

### ଗୀତାଞ୍ଜଳି ପାଢ଼ୀ

ଅସ୍ମିନ୍ ନଶ୍ୱରେ ସଂସାରେ ଭଗବତଃଅନୁଗ୍ରହଂବିନା କୋଽପି କିମପି କର୍ତ୍ତୁଂ ନ ଶକୁ ବନ୍ତି । ତତ୍ତ୍ୱଜ୍ଞାନ ରହିତାୟୁ ବୃଥା ଅହଂ କୁର୍ବନ୍ତି । ଭଗବାନ୍ ଶ୍ରୀକୃଷଃ ଭଗବତ ଗୀତାୟାମ୍ ଅର୍କୁନମ୍ ଅକଥୟତ୍-

ସୁଖସ୍ୟ ଦୁଃଖସ୍ୟ ନ କୋଽପି ଦାତା ପରୋଦଦାତୀତି କୁବୁଦ୍ଧିରେଷା । ଅହଂ କରୋମୀତି ବୃଥାଭିମାନଃ ସ୍ୱକର୍ମ ସୂତ୍ରୈଃ ଗ୍ରଥିତୋ ହି ଲୋକଃ ॥

ସତ୍ ସ୍ୱଭାବ ସମ୍ପନ୍ଧଃ ସୁନରଃ ଏବ ଭଗବତଃ ଅନୁକମ୍ପାଂ ଲଭତେ । ଦୁଃଶୀଳଃ ଜନଃ ବହୁଗୁଣାଳଂ କୃତୋପିଭଗବଦନୁକମ୍ପାୟାଃଭାଜନଂ ନ ଭବତି । ଯେ ନରାଃ ସଂସାରେ ଉନ୍ତାଂ ପଦବୀମଳଂ କୃତ୍ୟ ପୂଳନୀୟାଃ ଭବନ୍ତି, ତେଷାଂ ସତ୍ ସ୍ୱଭାବଃ ଏବ ପରମଂ କାରଣମ୍ । ସତ୍ସ୍ୱଭାବେନୈବ ତେ ସକଳପ୍ରେମଭାଜଃ ସତ୍ତଃ ଅସାଧ୍ୟମପି ସାଧ୍ୟିତ୍ୟୁ ଶକ୍ରୁବନ୍ତି । ଉକ୍ତଞ୍ଚ -

ସ୍ୱଭାବଂ ନ କହାତ୍ୟେବ ସାଧୁରାପଦ୍ ଗତୋଽପି ସନ୍ । କର୍ପୂରଃ ପାବକ ୟୃଷ୍ଟଃ ସୌରଭଂ ଲଭତେତରାମ୍ ॥

ନରଃ ସ୍ୱଭାବେନୈବ ଦେବବତ୍ ଆଦ୍ରିୟତୋଜଗତି ଏବଂ କୋଽପି ଗୁଣାଃ ନ ସନ୍ତି । ଯେ ତାବତ୍ ସ୍ୱଭାବ ଗୁଣମ୍ ଅଭିରବିତୁ ମହିନ୍ତି । ଅତଃ 'ଅତୀତ୍ୟ ହି ଗୁଣାନ୍ ସର୍ବାନ୍ ସ୍ୱଭାବୋ ମନୀଷିଣାଂ ମୂଧ୍ନ ବର୍ଭତେ' - ଇତି କଥିତଂ ସତ୍ୟମେବ ।



\_\_'ମନ୍ମନା ଭବ ମଦ୍ଭକ୍ତୋ ମଦ୍ଯାଜୀ ମାଂ ନମୟୁରୁ । ମାମେବୈଷ୍ୟସି ଯୁକ୍ତୈବମାତ୍ଯାଂନଂ ମତ୍**ପରାୟଶଃ ।''** - ଗୀତା (୯।୩୪)

ଅର୍ଥାତ୍:- ହେ ଅର୍ଚ୍ଚୁନ ! ସବୁବେଳେ ମନକୁ ମୋ'ଠାରେ ଲଗାଇ ରଖ, ମୋତେ ଭକ୍ତି କର, ମୋର ପୂଜା କର ଏବଂ ମୋତେ ଶ୍ରଦ୍ଧା କର । ଏହିପରି ଭାବରେ ତୁମେ ମୋର ଶରଣାଗତ ହୋଇ ତୁମର ଚ୍ଚେତନାକୁ ମୋ' ସହ ଯୁକ୍ତ କରିପାରିଲେ ନିଣ୍ଟିତ ରୂପେ ମୋତେ ହିଁ ପାଇବ ।

# ବାର୍ଷିକ ଉଥବରେ ଛାତ୍ରଛାତ୍ରୀମାନଙ୍କ ସାଂସ୍କୃତିକ କାର୍ଯ୍ୟକୁମ















## ଛାତ୍ରଛାତ୍ରୀମାନଙ୍କ ସାଂସ୍କୃତିକ କାର୍ଯ୍ୟକ୍ରମ : ୨୦୧୬

















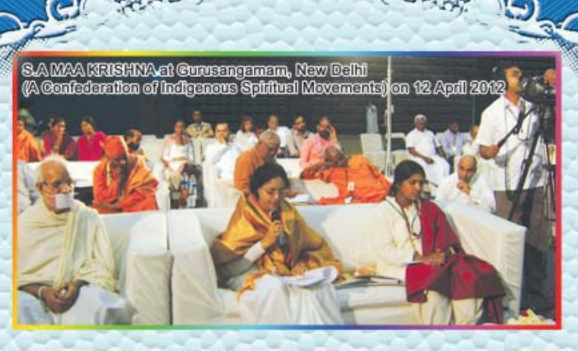
# ଛାତ୍ରଛାତ୍ରୀମାନଙ୍କ ସାଂୟୃତିକ କାର୍ଯ୍ୟକ୍ରମ : ୨୦୧୫







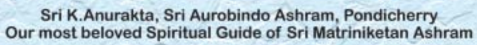
















## The Mother & Sri Aurobindo's Sacred Relics At Sri Matriniketan Ashram





Printed at Lipimaya Offset, Berhampur