RENUNCIATION AND MOKSHA

(18. The Yoga of the Renunciation of Liberation)

# अष्टादशोऽध्यायः

अर्जुन उवाच —

संन्यासस्य महाबाहो तत्त्वमिच्छामि वेदितुम् ।
त्यागस्य च हृषीकेश पृथक्केशिनिषूदन ॥ १८.१ ॥

arjuna uvāca —

saṁnyāsasya mahābāhō tattvamicchāmi vēditum |

tyāgasya ca hr̥ṣīkēśa pr̥thakkēśiniṣūdana || 18.1 ||

1. Arjuna said: I desire, O mighty-armed, to know the principle of

Sannyasa and the principle of Tyaga, O Hrishikesha, and their

difference, O Keshinisudana.

श्रीभगवानुवाच —

काम्यानां कर्मणां न्यासं संन्यासं कवयो विदुः ।
सर्वकर्मफलत्यागं प्राहुस्त्यागं विचक्षणाः ॥ १८.२ ॥

śrībhagavānuvāca —

kāmyānāṁ karmaṇāṁ nyāsaṁ saṁnyāsaṁ kavayō viduḥ |

sarvakarmaphalatyāgaṁ prāhustyāgaṁ vicakṣaṇāḥ || 18.2 ||

त्याज्यं दोषवदित्येके कर्म प्राहुर्मनीषिणः ।
यज्ञदानतपःकर्म न त्याज्यमिति चापरे ॥ १८.३ ॥

tyājyaṁ dōṣavadityēkē karma prāhurmanīṣiṇaḥ |

yajñadānatapaḥkarma na tyājyamiti cāparē || 18.3 ||

निश्चयं शृणु मे तत्र
त्यागे भरतसत्तम ।
त्यागो हि पुरुषव्याघ्र
त्रिविधः सम्प्रकीर्तितः ॥ १८.४ ॥

niścayaṁ śr̥ṇu mē tatra

tyāgē bharatasattama |

tyāgō hi puruṣavyāghra

trividhaḥ samprakīrtitaḥ || 18.4 ||

यज्ञदानतपःकर्म न त्याज्यं कार्यमेव तत् ।
यज्ञो दानं तपश्चैव पावनानि मनीषिणाम् ॥ १८.५ ॥

yajñadānatapaḥkarma na tyājyaṁ kāryamēva tat |

yajñō dānaṁ tapaścaiva pāvanāni manīṣiṇām || 18.5 ||

एतान्यपि तु कर्माणि
**सङ्गं त्यक्त्वा फलानि च ।**कर्तव्यानीति मे पार्थ
निश्चितं मतमुत्तमम् ॥ १८.६ ॥

ētānyapi tu karmāṇi

saṅgaṁ tyaktvā phalāni ca |

kartavyānīti mē pārtha

niścitaṁ matamuttamam || 18.6 ||

नियतस्य तु संन्यासः कर्मणो नोपपद्यते ।
मोहात्तस्य परित्यागस्तामसः परिकीर्तितः ॥ १८.७ ॥

niyatasya tu saṁnyāsaḥ karmaṇō nōpapadyatē |

mōhāttasya parityāgastāmasaḥ parikīrtitaḥ || 18.7 ||

दुःखमित्येव यत्कर्म कायक्लेशभयात्त्यजेत् ।
स कृत्वा राजसं त्यागं नैव त्यागफलं लभेत् ॥ १८.८ ॥

duḥkhamityēva yatkarma kāyaklēśabhayāttyajēt |

sa kr̥tvā rājasaṁ tyāgaṁ naiva tyāgaphalaṁ labhēt || 18.8 ||

कार्यमित्येव यत्कर्म
नियतं क्रियतेऽर्जुन ।
सङ्गं त्यक्त्वा फलं चैव
स त्यागः सात्त्विको मतः ॥ १८.९ ॥

kāryamityēva yatkarma

niyataṁ kriyatē:'rjuna |

saṅgaṁ tyaktvā phalaṁ caiva

sa tyāgaḥ sāttvikō mataḥ || 18.9 ||

न द्वेष्ट्यकुशलं कर्म
कुशले नानुषज्जते ।
त्यागी सत्त्वसमाविष्टो
मेधावी च्छिन्नसंशयः ॥ १८.१० ॥

na dvēṣṭyakuśalaṁ karma

kuśalē nānuṣajjatē |

tyāgī sattvasamāviṣṭō

mēdhāvī cchinnasaṁśayaḥ || 18.10 ||

न हि देहभृता शक्यं त्यक्तुं कर्माण्यशेषतः ।
यस्तु कर्मफलत्यागी स त्यागीत्यभिधीयते ॥ १८.११ ॥

na hi dēhabhr̥tā śakyaṁ tyaktuṁ karmāṇyaśēṣataḥ |

yastu karmaphalatyāgī sa tyāgītyabhidhīyatē || 18.11 ||

अनिष्टमिष्टं **मि**श्रं च
त्रिविधं कर्मणः फलम् ।
भवत्यत्यागिनां प्रेत्य
न तु संन्यासिनां क्वचित् ॥ १८.१२ ॥

aniṣṭamiṣṭaṁ miśraṁ ca

trividhaṁ karmaṇaḥ phalam |

bhavatyatyāgināṁ prētya

na tu saṁnyāsināṁ kvacit || 18.12 ||

पञ्चैतानि महाबाहो
कारणानि निबोध मे ।
साङ्ख्ये कृतान्ते प्रोक्तानि
सिद्धये सर्वकर्मणाम् ॥ १८.१३ ॥

pañcaitāni mahābāhō

kāraṇāni nibōdha mē |

sāṅkhyē kr̥tāntē prōktāni

siddhayē sarvakarmaṇām || 18.13 ||

अधिष्ठानं तथा कर्ता करणं च पृथग्विधम् ।
विविधाश्च पृथक्चेष्टा दैवं चैवात्र पञ्चमम् ॥ १८.१४ ॥

adhiṣṭhānaṁ tathā kartā karaṇaṁ ca pr̥thagvidham |

vividhāśca pr̥thakcēṣṭā daivaṁ caivātra pañcamam || 18.14 ||

शरीरवाङ्मनोभिर्यत्कर्म प्रारभते नरः ।
न्याय्यं वा विपरीतं वा पञ्चैते तस्य हेतवः ॥ १८.१५ ॥

śarīravāṅmanōbhiryatkarma prārabhatē naraḥ |

nyāyyaṁ vā viparītaṁ vā pañcaitē tasya hētavaḥ || 18.15 ||

तत्रैवं सति कर्तारमात्मानं केवलं तु यः ।
पश्यत्यकृतबुद्धित्वान्न स पश्यति दुर्मतिः ॥ १८.१६ ॥

tatraivaṁ sati kartāramātmānaṁ kēvalaṁ tu yaḥ |

paśyatyakr̥tabuddhitvānna sa paśyati durmatiḥ || 18.16 ||

यस्य नाहङ्कृतो भावो बुद्धिर्यस्य न लिप्यते ।
हत्वापि स इमांल्लोकान्न हन्ति न निबध्यते ॥ १८.१७ ॥

yasya nāhaṅkr̥tō bhāvō buddhiryasya na lipyatē |

hatvāpi sa imāṁllōkānna hanti na nibadhyatē || 18.17 ||

ज्ञानं ज्ञेयं परिज्ञाता त्रिविधा कर्मचोदना ।
करणं कर्म कर्तेति त्रिविधः कर्मसङ्ग्रहः ॥ १८.१८ ॥

jñānaṁ jñēyaṁ parijñātā trividhā karmacōdanā |

karaṇaṁ karma kartēti trividhaḥ karmasaṅgrahaḥ || 18.18 ||

ज्ञानं कर्म च कर्ता च
त्रिधैव गुणभेदतः ।
प्रोच्यते गुणसङ्ख्याने
यथावच्छृणु तान्यपि ॥ १८.१९ ॥

jñānaṁ karma ca kartā ca

tridhaiva guṇabhēdataḥ |

prōcyatē guṇasaṅkhyānē

yathāvacchr̥ṇu tānyapi || 18.19 ||

सर्वभूतेषु येनैकं
भावमव्ययमीक्षते ।
अविभक्तं विभक्तेषु
तज्ज्ञानं विद्धि सात्त्विकम् ॥ १८.२० ॥

sarvabhūtēṣu yēnaikaṁ

bhāvamavyayamīkṣatē |

avibhaktaṁ vibhaktēṣu

tajjñānaṁ viddhi sāttvikam || 18.20 ||

पृथक्त्वेन तु यज्ज्ञानं
नानाभावान्पृथग्विधान् ।
वेत्ति सर्वेषु भूतेषु
तज्ज्ञानं विद्धि राजसम् ॥ १८.२१ ॥

pr̥thaktvēna tu yajjñānaṁ

nānābhāvānpr̥thagvidhān |

vētti sarvēṣu bhūtēṣu

tajjñānaṁ viddhi rājasam || 18.21 ||

यत्तु कृत्स्नवदेकस्मिन्कार्ये सक्तमहैतुकम् ।
अतत्त्वार्थवदल्पं च तत्तामसमुदाहृतम् ॥ १८.२२ ॥

yattu kr̥tsnavadēkasminkāryē saktamahaitukam |

atattvārthavadalpaṁ ca tattāmasamudāhr̥tam || 18.22 ||

नियतं सङ्गरहितमरागद्वेषतःकृतम् ।
अफलप्रेप्सुना कर्म यत्तत्सात्त्विकमुच्यते ॥ १८.२३ ॥

niyataṁ saṅgarahitamarāgadvēṣataḥkr̥tam |

aphalaprēpsunā karma yattatsāttvikamucyatē || 18.23 ||

यत्तु कामेप्सुना कर्म साहङ्कारेण वा पुनः ।
क्रियते बहुलायासं तद्राजसमुदाहृतम् ॥ १८.२४ ॥

yattu kāmēpsunā karma sāhaṅkārēṇa vā punaḥ |

kriyatē bahulāyāsaṁ tadrājasamudāhr̥tam || 18.24 ||

अनुबन्धं क्षयं हिंसामनपेक्ष्य च पौरुषम् ।
मोहादारभ्यते कर्म यत्तत्तामसमुच्यते ॥ १८.२५ ॥

anubandhaṁ kṣayaṁ hiṁsāmanapēkṣya ca pauruṣam |

mōhādārabhyatē karma yattattāmasamucyatē || 18.25 ||

मुक्तसङ्गोऽनहंवादी

धृत्युत्साहसमन्वितः ।
सिद्ध्यसिद्ध्योर्निर्विकारः
कर्ता सात्त्विक उच्यते ॥ १८.२६ ॥

muktasaṅgō:'nahaṁvādī

dhr̥tyutsāhasamanvitaḥ |

siddhyasiddhyōrnirvikāraḥ

kartā sāttvika ucyatē || 18.26 ||

रागी कर्मफलप्रेप्सुर्लुब्धो हिंसात्मकोऽशुचिः ।
हर्षशोकान्वितः कर्ता राजसः परिकीर्तितः ॥ १८.२७ ॥

rāgī karmaphalaprēpsurlubdhō hiṁsātmakō:'śuciḥ |

harṣaśōkānvitaḥ kartā rājasaḥ parikīrtitaḥ || 18.27 ||

अयुक्तः प्राकृतः स्तब्धः
शठो नैकृतिकोऽलसः ।
विषादी दीर्घसूत्री च
कर्ता तामस उच्यते ॥ १८.२८ ॥

ayuktaḥ prākr̥taḥ stabdhaḥ

śaṭhō naikr̥tikō:'lasaḥ |

viṣādī dīrghasūtrī ca

kartā tāmasa ucyatē || 18.28 ||

बुद्धेर्भेदं धृतेश्चैव गुणतस्त्रिविधं शृणु ।
प्रोच्यमानमशेषेण पृथक्त्वेन धनञ्जय ॥ १८.२९ ॥

buddhērbhēdaṁ dhr̥tēścaiva guṇatastrividhaṁ śr̥ṇu |

prōcyamānamaśēṣēṇa pr̥thaktvēna dhanañjaya || 18.29 ||

प्रवृत्तिं च निवृत्तिं च
कार्याकार्ये भयाभये ।
बन्धं मोक्षं च या वेत्ति
बुद्धिः सा पार्थ सात्त्विकी ॥ १८.३० ॥

pravr̥ttiṁ ca nivr̥ttiṁ ca

kāryākāryē bhayābhayē |

bandhaṁ mōkṣaṁ ca yā vētti

buddhiḥ sā pārtha sāttvikī || 18.30 ||

यया धर्ममधर्मं च
कार्यं चाकार्यमेव च ।
अयथावत्प्रजानाति
बुद्धिः सा पार्थ राजसी ॥ १८.३१ ॥

yayā dharmamadharmaṁ ca

kāryaṁ cākāryamēva ca |

ayathāvatprajānāti

buddhiḥ sā pārtha rājasī || 18.31 ||

अधर्मं धर्ममिति या
मन्यते तमसावृता ।
सर्वार्थान्विपरीतांश्च
बुद्धिः सा पार्थ तामसी ॥ १८.३२ ॥

adharmaṁ dharmamiti yā

manyatē tamasāvr̥tā |

sarvārthānviparītāṁśca

buddhiḥ sā pārtha tāmasī || 18.32 ||

धृत्या यया धारयते
मनःप्राणेन्द्रियक्रियाः ।
योगेनाव्यभिचारिण्या
धृतिः सा पार्थ सात्त्विकी ॥ १८.३३ ॥

dhr̥tyā yayā dhārayatē

manaḥprāṇēndriyakriyāḥ |

yōgēnāvyabhicāriṇyā

dhr̥tiḥ sā pārtha sāttvikī || 18.33 ||

यया तु धर्मकामार्थान्धृत्या धारयतेऽर्जुन ।
प्रसङ्गेन फलाकाङ्क्षी धृतिः सा पार्थ राजसी ॥ १८.३४ ॥

yayā tu dharmakāmārthāndhr̥tyā dhārayatē:'rjuna |

prasaṅgēna phalākāṅkṣī dhr̥tiḥ sā pārtha rājasī || 18.34 ||

यया स्वप्नं भयं शोकं
विषादं मदमेव च ।
न विमुञ्चति दुर्मेधा
धृतिः सा तामसी मता ॥ १८.३५ ॥

yayā svapnaṁ bhayaṁ śōkaṁ

viṣādaṁ madamēva ca |

na vimuñcati durmēdhā

dhr̥tiḥ sā tāmasī matā || 18.35 ||

सुखं त्विदानीं त्रिविधं
शृणु मे भरतर्षभ ।
अभ्यासाद्रमते यत्र
दुःखान्तं च निगच्छति ॥ १८.३६ ॥

sukhaṁ tvidānīṁ trividhaṁ

śr̥ṇu mē bharatarṣabha |

abhyāsādramatē yatra

duḥkhāntaṁ ca nigacchati || 18.36 ||

यत्तदग्रे विषमिव परिणामेऽमृतोपमम् ।
तत्सुखं सात्त्विकं प्रोक्तमात्मबुद्धिप्रसादजम् ॥ १८.३७ ॥

yattadagrē viṣamiva pariṇāmē:'mr̥tōpamam |

tatsukhaṁ sāttvikaṁ prōktamātmabuddhiprasādajam || 18.37 ||

विषयेन्द्रियसंयोगाद्यत्तदग्रेऽमृतोपमम् ।
परिणामे विषमिव तत्सुखं राजसं स्मृतम् ॥ १८.३८ ॥

viṣayēndriyasaṁyōgādyattadagrē:'mr̥tōpamam |

pariṇāmē viṣamiva tatsukhaṁ rājasaṁ smr̥tam || 18.38 ||

यदग्रे चानुबन्धे च सुखं मोहनमात्मनः ।
निद्रालस्यप्रमादोत्थं तत्तामसमुदाहृतम् ॥ १८.३९ ॥

yadagrē cānubandhē ca sukhaṁ mōhanamātmanaḥ |

nidrālasyapramādōtthaṁ tattāmasamudāhr̥tam || 18.39 ||

न तदस्ति पृथिव्यां वा दिवि देवेषु वा पुनः ।
सत्त्वं प्रकृतिजैर्मुक्तं यदेभिः स्यात्त्रिभिर्गुणैः ॥ १८.४० ॥

na tadasti pr̥thivyāṁ vā divi dēvēṣu vā punaḥ |

sattvaṁ prakr̥tijairmuktaṁ yadēbhiḥ syāttribhirguṇaiḥ || 18.40 ||

ब्राह्मणक्षत्रियविशां शूद्राणां च परन्तप ।
कर्माणि प्रविभक्तानि स्वभावप्रभवैर्गुणैः ॥ १८.४१ ॥

brāhmaṇakṣatriyaviśāṁ śūdrāṇāṁ ca parantapa |

karmāṇi pravibhaktāni svabhāvaprabhavairguṇaiḥ || 18.41 ||

शमो दमस्तपः शौचं
क्षान्तिरार्जवमेव च ।
ज्ञानं विज्ञानमास्तिक्यं
ब्रह्मकर्म स्वभावजम् ॥ १८.४२ ॥

śamō damastapaḥ śaucaṁ

kṣāntirārjavamēva ca |

jñānaṁ vijñānamāstikyaṁ

brahmakarma svabhāvajam || 18.42 ||

शौर्यं तेजो धृतिर्दाक्ष्यं युद्धे चाप्यपलायनम् ।
दानमीश्वरभावश्च क्षात्रं कर्म स्वभावजम् ॥ १८.४३ ॥

śauryaṁ tējō dhr̥tirdākṣyaṁ yuddhē cāpyapalāyanam |

dānamīśvarabhāvaśca kṣātraṁ karma svabhāvajam || 18.43 ||

कृषिगौरक्ष्यवाणिज्यं वैश्यकर्म स्वभावजम् ।
परिचर्यात्मकं कर्म शूद्रस्यापि स्वभावजम् ॥ १८.४४ ॥

kr̥ṣigaurakṣyavāṇijyaṁ vaiśyakarma svabhāvajam |

paricaryātmakaṁ karma śūdrasyāpi svabhāvajam || 18.44 ||

स्वे स्वे कर्मण्यभिरतः
संसिद्धिं लभते नरः ।
स्वकर्मनिरतः सिद्धिं
यथा विन्दति तच्छृणु ॥ १८.४५ ॥

svē svē karmaṇyabhirataḥ

saṁsiddhiṁ labhatē naraḥ |

svakarmanirataḥ siddhiṁ

yathā vindati tacchr̥ṇu || 18.45 ||

यतः प्रवृत्तिर्भूतानां
येन सर्वमिदं ततम् ।
स्वकर्मणा तमभ्यर्च्य
सिद्धिं विन्दति मानवः ॥ १८.४६ ॥

yataḥ pravr̥ttirbhūtānāṁ

yēna sarvamidaṁ tatam |

svakarmaṇā tamabhyarcya

siddhiṁ vindati mānavaḥ || 18.46 ||

श्रेयान्स्वधर्मो विगुणः
परधर्मात्स्वनुष्ठितात् ।
स्वभावनियतं कर्म
कुर्वन्नाप्नोति किल्बिषम् ॥ १८.४७ ॥

śrēyānsvadharmō viguṇaḥ

paradharmātsvanuṣṭhitāt |

svabhāvaniyataṁ karma

kurvannāpnōti kilbiṣam || 18.47 ||

सहजं कर्म कौन्तेय
सदोषमपि न त्यजेत् ।
सर्वारम्भा हि दोषेण
धूमेनाग्निरिवावृताः ॥ १८.४८ ॥

sahajaṁ karma kauntēya

sadōṣamapi na tyajēt |

sarvārambhā hi dōṣēṇa

dhūmēnāgnirivāvr̥tāḥ || 18.48 ||

असक्तबुद्धिः सर्वत्र
जितात्मा विगतस्पृहः ।
नैष्कर्म्यसिद्धिं परमां
संन्यासेनाधिगच्छति ॥ १८.४९ ॥

asaktabuddhiḥ sarvatra

jitātmā vigataspr̥haḥ |

naiṣkarmyasiddhiṁ paramāṁ

saṁnyāsēnādhigacchati || 18.49 ||

सिद्धिं प्राप्तो यथा ब्रह्म तथाप्नोति निबोध मे ।
समासेनैव कौन्तेय निष्ठा ज्ञानस्य या परा ॥ १८.५० ॥

siddhiṁ prāptō yathā brahma tathāpnōti nibōdha mē |

samāsēnaiva kauntēya niṣṭhā jñānasya yā parā || 18.50 ||

बुद्ध्या विशुद्धया युक्तो
धृत्यात्मानं नियम्य च ।
शब्दादीन्विषयांस्त्यक्त्वा
रागद्वेषौ व्युदस्य च ॥ १८.५१ ॥

buddhyā viśuddhayā yuktō

dhr̥tyātmānaṁ niyamya ca |

śabdādīnviṣayāṁstyaktvā

rāgadvēṣau vyudasya ca || 18.51 ||

विविक्तसेवी लघ्वाशी
यतवाक्कायमानसः ।
ध्यानयोगपरो नित्यं
वैराग्यं समुपाश्रितः ॥ १८.५२ ॥

viviktasēvī laghvāśī

yatavākkāyamānasaḥ |

dhyānayōgaparō nityaṁ

vairāgyaṁ samupāśritaḥ || 18.52 ||

अहङ्कारं बलं दर्पं
कामं क्रोधं परिग्रहम् ।
विमुच्य निर्ममः शान्तो
ब्रह्मभूयाय कल्पते ॥ १८.५३ ॥

ahaṅkāraṁ balaṁ darpaṁ

kāmaṁ krōdhaṁ parigraham |

vimucya nirmamaḥ śāntō

brahmabhūyāya kalpatē || 18.53 ||

ब्रह्मभूतः प्रसन्नात्मा
न शोचति न काङ्क्षति ।
समः सर्वेषु भूतेषु
मद्भक्तिं लभते पराम् ॥ १८.५४ ॥

brahmabhūtaḥ prasannātmā

na śōcati na kāṅkṣati |

samaḥ sarvēṣu bhūtēṣu

madbhaktiṁ labhatē parām || 18.54 ||

भक्त्या मामभिजानाति
यावान्यश्चास्मि तत्त्वतः ।
ततो मां तत्त्वतो ज्ञात्वा
विशते तदनन्तरम् ॥ १८.५५ ॥

bhaktyā māmabhijānāti

yāvānyaścāsmi tattvataḥ |

tatō māṁ tattvatō jñātvā

viśatē tadanantaram || 18.55 ||

सर्वकर्माण्यपि सदा कुर्वाणो मद्व्यपाश्रयः ।
मत्प्रसादादवाप्नोति शाश्वतं पदमव्ययम् ॥ १८.५६ ॥

sarvakarmāṇyapi sadā kurvāṇō madvyapāśrayaḥ |

matprasādādavāpnōti śāśvataṁ padamavyayam || 18.56 ||

चेतसा सर्वकर्माणि मयि संन्यस्य मत्परः ।
बुद्धियोगमपाश्रित्य मच्चित्तः सततं भव ॥ १८.५७ ॥

cētasā sarvakarmāṇi mayi saṁnyasya matparaḥ |

buddhiyōgamapāśritya maccittaḥ satataṁ bhava || 18.57 ||

मच्चित्तः सर्वदुर्गाणि मत्प्रसादात्तरिष्यसि ।
अथ चेत्त्वमहङ्कारान्न श्रोष्यसि विनङ्क्ष्यसि ॥ १८.५८ ॥

maccittaḥ sarvadurgāṇi matprasādāttariṣyasi |

atha cēttvamahaṅkārānna śrōṣyasi vinaṅkṣyasi || 18.58 ||

यद्यहङ्कारमाश्रित्य
न योत्स्य इति मन्यसे ।
मिथ्यैष व्यवसायस्ते
प्रकृतिस्त्वां नियोक्ष्यति ॥ १८.५९ ॥

yadyahaṅkāramāśritya

na yōtsya iti manyasē |

mithyaiṣa vyavasāyastē

prakr̥tistvāṁ niyōkṣyati || 18.59 ||

स्वभावजेन कौन्तेय निबद्धः स्वेन कर्मणा ।
कर्तुं नेच्छसि यन्मोहात्करिष्यस्यवशोऽपि तत् ॥ १८.६० ॥

svabhāvajēna kauntēya nibaddhaḥ svēna karmaṇā |

kartuṁ nēcchasi yanmōhātkariṣyasyavaśō:'pi tat || 18.60 ||

ईश्वरः सर्वभूतानां हृद्देशेऽर्जुन तिष्ठति ।
भ्रामयन्सर्वभूतानि यन्त्रारूढानि मायया ॥ १८.६१ ॥

īśvaraḥ sarvabhūtānāṁ hr̥ddēśē:'rjuna tiṣṭhati |

bhrāmayansarvabhūtāni yantrārūḍhāni māyayā || 18.61 ||

तमेव शरणं गच्छ
सर्वभावेन भारत ।
तत्प्रसादात्परां शान्तिं
स्थानं प्राप्स्यसि शाश्वतम् ॥ १८.६२ ॥

tamēva śaraṇaṁ gaccha

sarvabhāvēna bhārata |

tatprasādātparāṁ śāntiṁ

sthānaṁ prāpsyasi śāśvatam || 18.62 ||

इति ते ज्ञानमाख्यातं गुह्याद्गुह्यतरं मया ।
विमृश्यैतदशेषेण यथेच्छसि तथा कुरु ॥ १८.६३ ॥

iti tē jñānamākhyātaṁ guhyādguhyataraṁ mayā |

vimr̥śyaitadaśēṣēṇa yathēcchasi tathā kuru || 18.63 ||

सर्वगुह्यतमं भूयः
शृणु मे परमं वचः ।
इष्टोऽसि मे दृढमिति
ततो वक्ष्यामि ते हितम् ॥ १८.६४ ॥

sarvaguhyatamaṁ bhūyaḥ

śr̥ṇu mē paramaṁ vacaḥ |

iṣṭō:'si mē dr̥ḍhamiti

tatō vakṣyāmi tē hitam || 18.64

मन्मना भव मद्भक्तो
मद्याजी मां नमस्कुरु ।
मामेवैष्यसि सत्यं ते
प्रतिजाने प्रियोऽसि मे ॥ १८.६५ ॥

manmanā bhava madbhaktō

madyājī māṁ namaskuru |

māmēvaiṣyasi satyaṁ tē

pratijānē priyō:'si mē || 18.65 ||

सर्वधर्मान्परित्यज्य
मामेकं शरणं व्रज ।
अहं त्वा सर्वपापेभ्यो
मोक्षयिष्यामि मा शुचः ॥ १८.६६ ॥

sarvadharmānparityajya

māmēkaṁ śaraṇaṁ vraja |

ahaṁ tvā sarvapāpēbhyō

mōkṣayiṣyāmi mā śucaḥ || 18.66 ||

इदं ते नातपस्काय
नाभक्ताय कदाचन ।
न चाशुश्रूषवे वाच्यं
न च मां योऽभ्यसूयति ॥ १८.६७ ॥

idaṁ tē nātapaskāya

nābhaktāya kadācana |

na cāśuśrūṣavē vācyaṁ

na ca māṁ yō:'bhyasūyati || 18.67 ||

य इमं परमं गुह्यं
मद्भक्तेष्वभिधास्यति ।
भक्तिं मयि परां कृत्वा
मामेवैष्यत्यसंशयः ॥ १८.६८ ॥

ya imaṁ paramaṁ guhyaṁ

madbhaktēṣvabhidhāsyati |

bhaktiṁ mayi parāṁ kr̥tvā

māmēvaiṣyatyasaṁśayaḥ || 18.68 ||

न च तस्मान्मनुष्येषु कश्चिन्मे प्रियकृत्तमः ।
भविता न च मे तस्मादन्यः प्रियतरो भुवि ॥ १८.६९ ॥

na ca tasmānmanuṣyēṣu kaścinmē priyakr̥ttamaḥ |

bhavitā na ca mē tasmādanyaḥ priyatarō bhuvi || 18.69 ||

अध्येष्यते च य इमं धर्म्यं संवादमावयोः ।
ज्ञानयज्ञेन तेनाहमिष्टः स्यामिति मे मतिः ॥ १८.७० ॥

adhyēṣyatē ca ya imaṁ dharmyaṁ saṁvādamāvayōḥ |

jñānayajñēna tēnāhamiṣṭaḥ syāmiti mē matiḥ || 18.70 ||

श्रद्धावाननसूयश्च शृणुयादपि यो नरः ।
सोऽपि मुक्तः शुभांल्लोकान्प्राप्नुयात्पुण्यकर्मणाम् ॥१८. ७१ ॥

śraddhāvānanasūyaśca śr̥ṇuyādapi yō naraḥ |

sō:'pi muktaḥ śubhāṁllōkānprāpnuyātpuṇyakarmaṇām ||18. 71 ||

कच्चिदेतच्छ्रुतं पार्थ
त्वयैकाग्रेण चेतसा ।
कच्चिदज्ञानसंमोहः
प्रणष्टस्ते धनञ्जय ॥ १८.७२ ॥

kaccidētacchrutaṁ pārtha

tvayaikāgrēṇa cētasā |

kaccidajñānasaṁmōhaḥ

praṇaṣṭastē dhanañjaya || 18.72 ||

अर्जुन उवाच —

नष्टो मोहः स्मृतिर्लब्धा
त्वत्प्रसादान्मयाच्युत ।
स्थितोऽस्मि गतसन्देहः
करिष्ये वचनं तव ॥ १८.७३ ॥

arjuna uvāca —

naṣṭō mōhaḥ smr̥tirlabdhā

tvatprasādānmayācyuta |

sthitō:'smi gatasandēhaḥ

kariṣyē vacanaṁ tava || 18.73 ||

सञ्जय उवाच —

इत्यहं वासुदेवस्य पार्थस्य च महात्मनः ।
संवादमिममश्रौषमद्भुतं रोमहर्षणम् ॥ १८.७४ ॥

sañjaya uvāca —

ityahaṁ vāsudēvasya pārthasya ca mahātmanaḥ |

saṁvādamimamaśrauṣamadbhutaṁ rōmaharṣaṇam || 18.74 ||

व्यासप्रसादाच्छ्रुतवानिमं गुह्यतमं परम् ।
योगं योगेश्वरात्कृष्णात्साक्षात्कथयतः स्वयम् ॥ १८.७५ ॥

vyāsaprasādācchrutavānimaṁ guhyatamaṁ param |

yōgaṁ yōgēśvarātkr̥ṣṇātsākṣātkathayataḥ svayam || 18.75 ||

राजन् संस्मृत्य संस्मृत्य
संवादमिममद्भुतम् ।
केशवार्जुनयोः पुण्यं
हृष्यामि च मुहुर्मुहुः ॥ १८.७६ ॥

rājan saṁsmr̥tya saṁsmr̥tya

saṁvādamimamadbhutam |

kēśavārjunayōḥ puṇyaṁ

hr̥ṣyāmi ca muhurmuhuḥ || 18.76 ||

तच्च संस्मृत्य संस्मृत्य
रूपमत्यद्भुतं हरेः ।
विस्मयो मे महान्राजन्
हृष्यामि च पुनः पुनः ॥ १८.७७ ॥

tacca saṁsmr̥tya saṁsmr̥tya

rūpamatyadbhutaṁ harēḥ |

vismayō mē mahānrājan

hr̥ṣyāmi ca punaḥ punaḥ || 18.77 ||

यत्र योगेश्वरः कृष्णो यत्र पार्थो धनुर्धरः ।
तत्र श्रीर्विजयो भूतिर्ध्रुवा नीतिर्मतिर्मम ॥ १८.७८ ॥

yatra yōgēśvaraḥ kr̥ṣṇō yatra pārthō dhanurdharaḥ |

tatra śrīrvijayō bhūtirdhruvā nītirmatirmama || 18.78 ||

78. Wherever is Krishna, the Master of Yoga, wherever is Partha, the

archer, assured are there glory, victory and prosperity, and there also

is the immutable Law of Right.

ॐ तत्सत् । इति श्रिमद्भगवद्गीतासूपनिषत्सु ब्रह्मविद्यायां योगशास्त्रे श्रीकृष्णार्जुनसंवादे मोक्षसंन्यासयोगो नाम अष्टादशोऽध्यायः ॥

||ōṃ tatsaditi śrīmadbhagavadgītāsūpaniṣatsu brahmavidyāyāṃ yōgaśāstrē śrīkṛṣṇārjunasaṃvādē mōkṣasannyāsayōgō nāma aṣṭādaśō'dhyāyaḥ||